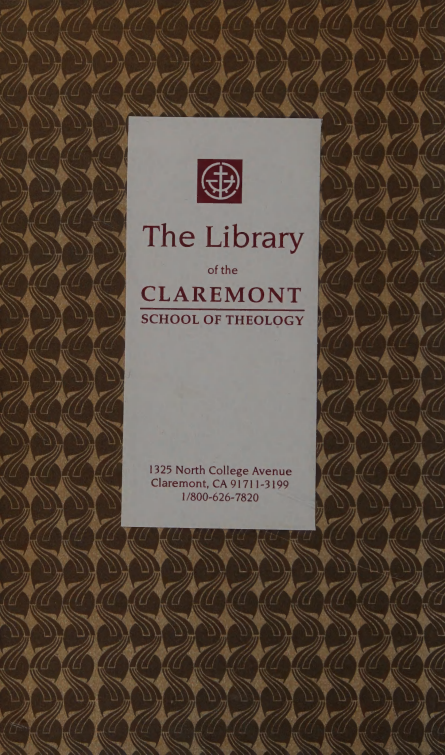


# Du sollst

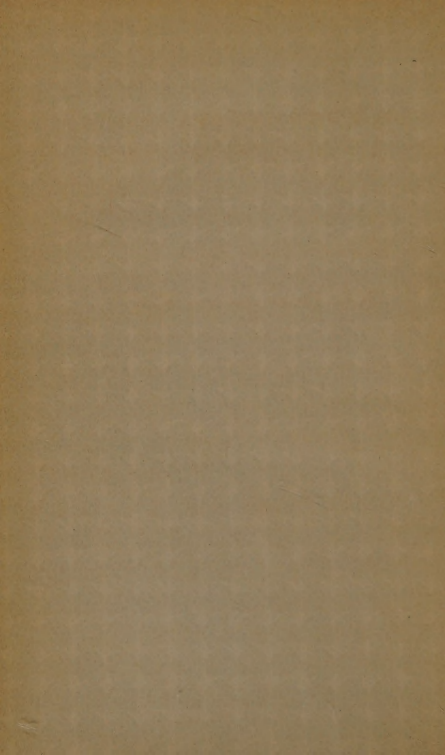
Grundzüge einer fittlichen Weltanschauung

Don

Leonhard Ragaz









# Neue Pfade zum alten Gott

0

# Neue Pfade zum alten Gott.

Bei Vorausbestellung fämtlicher Zändchen gebunden Preis je Mk. 1.60.

Einzeln Mk. 2.—, das siebente Bändchen ("Du sollst" von L. Ragaz)
Mk. 2.40 = 3 Frs.

| 1. | Boit                                            | Verfaffer:         |
|----|-------------------------------------------------|--------------------|
|    | Warum wir bei ihm bleiben müffen                | Nart Nonig.        |
| 2. | Die Welt<br>An sich — für mich                  | ferdinand Gerftung |
| 3. | Der Mensch                                      |                    |
| 0+ | Wie er sich selber sindet                       | Carl Neumaerker.   |
| 4. | Zesus                                           |                    |
|    | Wer er geschichtlich war                        | Hrno Neumann.      |
| 5. | Jesus<br>Was er uns heute ist                   | Hifred Könio.      |
|    |                                                 | /Itilem 120g.      |
| 6. | Die Religion des Geistes                        |                    |
|    | Wie der Gebildete denkend zu ihr Stellung nimmt | Dietrich Graue.    |
| 7. | Du sollst                                       |                    |
|    | Grundzüge einer sittlichen Weltanschanung .     | Leonhard Ragaz.    |
| 8  | Beten und moderner Mensch                       | fein               |
| -  | Wie sich das Beides zusammenreimt               | Günther Mohlfarth. |
| 9. | persönliches Christentum                        |                    |
|    | Das Eine, was uns not tut                       | Otto Bering.       |

188

JAMES M. ROBINSON VILLA FADOVA SEGO FADUA AVENUE CLAREMONT. CALIFORNIA BITII

2-

# Du sollst

# Grundzüge einer sittlichen Weltanschauung. 32323232323232

Es ist überall nichts in der Welt, ja überhaupt auch außer derselben zu denken möglich, was ohne Einschränkung für gut könnte gehalten werden, als allein ein guter Wille. Kant.

Uon

Leonhard Ragaz.



freiburg i. B. und Leipzig

1904

Verlag von Paul Maetzel.

JAMES M.ROBINSON
VILLA PADOVA
JEGO PADUA AVENUE
CLAREMONT, CALIFORNIA 91711

Theology Library
SCHOOL OF THEOLOGY
AT CLAREMONT
California

Sofbuchoruderei Carl Liebldy, Stuttgart.

Meiner lieben Frau.



# Anhaltsverzeichnis.

I.

#### Not und Sehnsucht. Seite 1 A. Auflösende Mächte . . 1. Die moralische Krise als Folge ber religiösen 2. Der Naturalismus 10 a. Die Entwicklung . . . . 14 b. Das Milieu . . 3. Jenfeits von Gut und Bofe . . 18 21 B. Versuche einer Neubildung 1. Das Chaos der Ideale 23 2. August Comte . . . . . 27 3. Friedrich Nietssche . . . . 34 4. Leo Tolftoi . . . . . . . . . 38 5. Der neue Mensch . . . . II. Die Grundlagen der Moral. A. Die Wiedergewinnung des Beiligen . . . . 45 1. Diesseits von Gut und bofe . . . . . . 45 2. Das Heilige in der Moral . . . . . . . . . 3. Der Weg zur sittlichen Erkenntnis . . . . . 66

# Inhaltsverzeichnis.

|                                |                                                                                    | Seite |  |
|--------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|-------|--|
|                                | B. Die Moral und das moderne Weltbild                                              | 69    |  |
|                                | Sittliche Wahrheit und Entwicklungslehre Das Gewiffen — Stimme Gottes ober Kultur- | 69    |  |
|                                | produkt?                                                                           | 77    |  |
|                                | antwortlichkeit, Schuld)                                                           |       |  |
| 4.                             | Moral und Religion                                                                 | 105   |  |
| III.<br>Die christliche Moral. |                                                                                    |       |  |
|                                | A. Jesus                                                                           | 111   |  |
| 1.                             | Jesu Predigt vom Reiche Gottes                                                     |       |  |
|                                | Die Grundzüge der Moral Jesu                                                       |       |  |
| 3.                             | Einige Bedenken gegen die Moral Jesu                                               | 146   |  |
|                                | B. Das Christentum                                                                 | 161   |  |
|                                | IV.                                                                                |       |  |
|                                | Die Erfüllung.                                                                     | 170   |  |

Nel mezzo del cammin di nostra vita, "in ber Mitte unfres Lebenspfades", in den Jahren des Übergangs aus der Jugend ins Mannesalter, sieht Dante sich im wilden Walde verirrt, "denn verloren war der rechte Weg." Und nun beginnt das große Suchen nach dem Wege, von dem das Epos der Erlösung, die unserem Geschlechte viel zu wenig befannte "göttliche Romödie", erzählt, das durch die Schrecken ber Hölle und die läuternden Qualen des Reafeuers bis zum Thron Gottes führt und in grandiosen und zarten Bildern nichts anderes schildert als die Ge= schichte der irrenden, fündigenden, nach Wahrheit und Leben suchenden Menschenseele. Es ist die Erfahrung unseres Geschlechtes. Wir sind folche, die den Weg verloren haben und nun im Dickicht irren, voll Anast und Qual. Denn schlimm ift es zwar, wenn die Menschen nicht mehr wiffen, was sie glauben,

schlimmer, wenn sie nicht mehr wissen, wie sie hans deln sollen. Dieses ist aber genau unsere Lage. Damit ist uns die erste Aufgabe gestellt: wir müssen in dieses Dickicht hinein, müssen den Weg nach unten gehen, in all den Jammer einer Zeit hinein, die das verloren hat, was allein die Seele vor dem Versinken in Finsternis bewahrt, die hellleuchtende sittliche Wahrsheit, und dann aufzusteigen suchen in die Höhe, "ariveder le stelle, die Sterne wiederzusehen."

Wir glauben, wenn wir in die Wirrnis der Zeitlage hineinblicken, zwar viel Zusammensturz zu schauen, der uns erschreckt, viel zerstörende Mächte am Werke zu sehen, aber daneben und darin, immer stärker werdend, auch aufstrebendes neues und verheißungsreiches Leben. Beginnen wir denn die Wanderung.

### A. Aufjosende Machte.

# 1. Die moralische Krise als folge der religiösen.

Was die Lage der Moral so schwierig macht, ist nicht zum wenigsten der Umstand, daß sie in die religiöse Krise verwickelt worden ist. Das mußte so kommen; denn zu den Oberslächlichkeiten, die man binnen kurzem allgemein als solche erkennen wird, gehört die Meinung, daß die Moral ihr Los von dem der Religion dauernd trennen könne. Darüber

wird an seinem Orte mehr zu sagen sein: hier sei nur im Vorübergehen Nieksche als Zeuge aufgerufen: "Sie find den driftlichen Gott los und glauben nun um so mehr die chriftliche Moral festhalten zu müffen ... Für uns andre steht es anders: wenn man den driftlichen Glauben aufgibt, zieht man sich damit das Recht zur chriftlichen Moral unter den Küßen weg ... Das Chriftentum ift ein Syftem, eine zusammengedachte und gange Ansicht der Dinge. Bricht man aus ihm einen Hauptbegriff, den Glauben an Gott, beraus, so zerbricht man damit auch das Ganze" (Götzendämmerung, 2. Aufl. S. 59). Als Nietsche diese Worte schrieb, da stand für das allgemeine Bewußtsein nicht mehr der chriftliche Gottesglaube, aber das, was man christliche Moral nannte, wie die Moral überhaupt, theoretisch noch felsenfest; er war es, der einen besonders leidenschaftlichen Sturm gegen diese Festung unternommen hat, und jett, fünfzehn Jahre später, stehen wir mitten im Problem der Moral, besonders der christlichen Moral.

Wie haben die Dinge sich entwickelt? — Unsere Großväter und Väter hatten es noch gut. Mochten sie auf dem Felde der Religion das Roß des Zweisels tummeln, unberührt blieb das heilige Land der Moral, eingefriedet durch die Tempelmauer einer Jahrtausende alten Chrsurcht. Wir hatten eine große und reiche Moral. Von Luther und Calvin war ein Doppels

ftrom sittlichen Lebens ausgegangen, das Luthertum weltfroh, die reformierte Art ernft und herb. In Rant flossen beide zusammen zur Moral bes fatego= rifden Imperativs. hier schien ein Bau aus Granit errichtet; das sittliche Gesetz in uns sprach seine ftrenge Forderung aus, sein "Du sollst", aber es war zugleich das Gefet des eigenen Innern. Dieser Bau mar fogar im stande, den Gottesglauben zu tragen. Dann fam Schiller und hauchte diefer Morallehre fein propheti= sches Feuer ein - seine Werke murden die Bibel der gebildeten deutschen Jugend; in Göthe aber leuch= tete ein Lebensideal auf, das zwar mehr äfthetisch gefärbt war, aber in unendliche Tiefen und strahlende Weiten wies, einen neuen Frühling auf Erden schuf und die Welt mit wunderbarem Lichte übergoß. Da= neben hatten wir die Bergpredigt - wer hätte zu leug= nen gewagt, daß sie die Sonnenhöhe der sittlichen Erkenntnis bezeichne? Die große Mehrzahl der beften Männer aus jener goldenen Frühlingszeit unferes geiftigen Lebens glaubte an ein Menschentum, in dem Griechisches und Chriftliches sich zu schöner Harmonie vereinigte. Es kam dann eine mehr praktische Zeit, die foziale Bewegung begann mit ihrem ersten Wellenfräuseln; nun schien für die Lösung der neuen Aufgaben und zugleich für den Fortschritt des Chriften= tums felbst gesorgt zu sein, wenn mit der Forderung des "praktischen Christentums" Ernst gemacht würde. So wurde benn die christliche Moral, wie man sie verstand, in den Bordergrund gerückt: Nächstenliebe, Brüderlichseit, Fürsorge für leiblich und geistig Schwache. Ein letzter Trieb aus dieser Wurzel ist das Streben der Gesellschaft für ethische Kultur, uns behelligt von dem tobenden Kampf um die Weltansschauung auf dem Boden der Moral sich eine Kirche der Moralreligion (Mackintire Salter) zu gründen, die ein Sammelplatz für die durch jenen Kampf gestrennten Geister sein könnte.

Aber das war Täuschung; die Woge hatte schon das Land der Moral erreicht. Der erste Unprall fam, wenn ich recht febe, von Schopenhauer her, dem großen Zerstörer. Er sprach das Wort, das uns seither keine Rube mehr gelaffen hat, das Wort pom weltverneinenden Charafter des Chriftentums. Borher hatte edles und unedles Metall neben einander, allerdings in ungenügender Legierung, die Moral der Schule gebildet: der Jdealismus der deutschen Dichtung und Philosophie, die Bergpredigt und die Philister= moral. Sett begann die Scheidung diefer heterogenen Bestandteile. Sie wurde fraftig gefordert durch die historische Theologie in ihrer neuesten Phase. Die eschatologische Schule hat gezeigt, daß die ganze Ethik Jesu (die Bergpredigt nicht ausgenommen) ihre Gestalt erhalten hat durch die Erwartung der baldigen Barufie, b. h. bes Weltuntergangs und Endgerichts.

Jesus und seine Junger, die ganze erste Generation ber Christenheit lebte in der Stimmung: "Es ist die lette Stunde" (1. Joh. 2, 18). Alle ihre Moral= vorschriften erhielten von dieser Stimmung die Farbe. Es handelte sich dabei um ein Provisorium, nicht um dauernde Normen. Gerade die paradoresten Forderungen: vom Hinhalten des Backens, vom unbedingten Geben, vom Berzicht auf Widerstand gegen das Bose, von der Gleichgültigkeit gegen irdisches Gut und irdische Sorge, erhalten nur so einen guten Sinn. "Die Gestalt dieser Welt vergeht" (1. Kor. 7, 31). Warum benn diese Welt und ihre Händel noch wichtig nehmen? Nun geschah aber, daß diese Welt nicht unterging, und das Chriftentum mit ihr einen Kompromiß schließen mußte. So wurde denn eine weltliche Moral mit einer die Welt grundfählich negierenden zusammengekoppelt und das Produkt war die "chriftliche Moral". Daß das ein nicht gar stilvolles Zwitterding sei, haben je und je starke Geister in ber Chriftenheit gefühlt; so entstanden Mönchstum, Pietismus, Pascal und Port-Royal und vor kurzem noch hat Rierkegaard, hier den Bebel ansetzend, eine Bewegung hervorgebracht, die weithin in der Literatur nachzitterte, von Ibsens "Brand" bis zu Björnsons "Über die Kraft". Aber während hier der titanische Versuch gemacht wird, das echte, weltverneinende, heroische Christentum gegenüber Pfaffen- und Philister-

christentum wieder auf den Leuchter zu stellen, sind die Neueren geneigt, die entgegengesetzte Konsequenz zu ziehen: daß für uns, die wir die Welt mit ganz anderen Augen ansehen, die eschatologische Ethik Jesu und des Urchristentumes nicht mehr gelten könne.

Der dritte Stoß aber kam von der fozialen Entwicklung her. Es drängte sich die Forderung auf, daß das Chriftentum die Löfung der fozialen Frage muffe bieten können. Der chriftliche Sozialis= mus machte sich ans Werk. Es galt ja bloß mit den Forderungen des Evangeliums Ernft zu machen, bann war alles gut. So begann man benn bamit, daß man aus der Bibel ein foziales Programm ableitete. Dabei machte man die erste Erfahrung: man fah ein, daß das ein undurchführbares Unternehmen fei. Die fozialen Grundgebanken bes Evangeliums erwiesen sich als Sterne, die uns wohl emporziehen von der Erde, uns auch den Weg weisen, die wir aber nicht brauchen konnen, um unsere Stuben zu beleuchten. Damit trat man in das zweite Stadium der Bewegung ein. Nun follte bas Evangelium nur den Geift, die letten Prinzipien hergeben für eine Ordnung der wirtschaftlichen Dinge, die im übrigen sich an den neuen Berhältnissen zu orientieren hätte. Wieder erwachte ber Enthufiasmus; als Stockers Geftirn zu erblaffen anfing, ging Naumanns strahlende Sonne auf. Aber fur Naumann fam auf bem Bege

von Nablus nach Jerufalem 1) die Stunde der Erkenntnis, daß der geschichtliche Jesus uns viel fremder und ferner sei als wir glaubten und daß wir ihn nicht ohne weiteres als Herzog im sozialem Kampfe in Anspruch nehmen könnten. Seither murbe ber chriftliche Ton in dieser Bewegung immer leiser. Und dann kam für ihn eine lette Erkenntnis, er hat sie in seinen "Briefen über Religion" ausgesprochen: Jesu Verkündigung war eine Ethik des Mitleids und der Reuschheit, wir kämen ohne sie nicht aus; daneben brauchen wir aber auch eine weltliche Kampfesethit, die sich nicht auf Jesus berufen darf. Wir muffen für beides Raum haben: ob es eine höhere Einheit gibt, miffen wir vorläufig nicht. So ftehen wir denn mitten in dem Problem der "Möglichkeit des Christentums in der modernen Welt". 2) Kann ein Mensch Christ und Geschäftsmann sein? Darf ein Junger Jesu Machtpolitik treiben, sich am Klassenkampf beteiligen? Diese Fragen brennen uns auf der Seele - wer kennt die Antwort?

Der chriftliche Sozialismus in allen seinen Formen ist übrigens nur ein Teil der großen Bewegung, die wir mit den Worten bezeichnen könnten: von der Dogmatik zur Ethik. Das Zeitalter der

<sup>1)</sup> Bgl. Naumann: Afia, 1. Aufl. S. 114 f.

<sup>2)</sup> Bgl. die Schrift von Erich Förster, die diesen Titel trägt.

Reformation lebte mehr in religiösen Bestimmungen. Mit dem Pietismus und Rationalismus begann die Wendung zur Moral. Das lette Jahrhundert hat diese Entwicklung wieder aufgenommen. Die wirkfamfte theologische Schule ber Gegenwart, die nach Albrecht Ritschl genannt wird, ist durch und durch ethisch orientiert. Aber mit dieser Entwicklung hielt auch der Zweifel Schritt. Folgenden Weg ift ber Zweifel gegangen in der Entwicklung des religiösen Denkens seit der Reformation: Zuerst wurde die wörtliche Inspiration der Bibel angefochten, dann bas Dogma von Chriftus, endlich das traditionelle evangelische Christusbild. Zulett lag das Dogma in Trümmern. Aber aufrecht ftand die Sittenlehre des Evangeliums. es raaten zum Simmel die Gipfel der Bergpredigt; da stiegen die Wellen höher und höher, bis sie auch diese überfluteten. Das war der Weg des Zweifels. Er ist zu Ende, er hat sein Werk getan. Welches ift das Ergebnis? Davon fpater. Wir gehen über zur zweiten der auflösenden Mächte; es ift

# 2. Der Naturalismus.

Während sich diese Krisis der "christlichen" Moral mehr abseits vom lauten Markte vollzog, war schon längst eine Erschütterung gekommen, welche die Grundsfesten aller Moral überhaupt zu sprengen drohte. Von der Naturwissenschaft her hatte sich allmählich

eine Denkweise ausgebreitet, die sich heute gern Mo= nismus nennt und neuerdings in Badels "Welträtseln" ihren großen Katechismus bekommen hat. Es ist aber, genauer gesagt, naturalistischer Monismus. Er ist der stärkste der Feinde, wir alle stehen mehr oder weniger unter seinem Banne und winden uns unter seinem Joche. Er ift der unter neuem Namen auferstandene Materialismus. Seine Tendenz ist in Bezug auf die Ethik, das fittliche Leben feiner Selbständigkeit zu berauben und es, wie das geistige Leben überhaupt, zu einem Produkt und mefensgleichen Beftandteil des großen Naturmechanismus zu machen. Zwei Gedanken von unermeglicher Fruchtbarkeit und Tragmeite find es, mit denen er arbeitet, fie beigen: die Entwicklung und das Milieu.

## a) Die Entwicklung.

Nach der älteren Auffassung war die sittliche Wahrheit ein Festes und Unveränderliches, der ruhende Pol in der Erscheinungen Flucht; hier war inmitten der Relativitäten des irdischen Wesens ein Undebingtes, Ewiges gegeben. In diesem Gedanken ruhte die Zeit des Rationalismus und der idealistischen Phistosophie, deren Nachwirkung noch zwei Drittteile des letzten Jahrhunderts beherrscht haben. In jede Seele ist hineingeschrieben das "Du sollst", an jeden Mens

schen tritt das ewige Geset mit der gleichen Forderung heran, in jeder Menschenbrust ist ein Gesethuch mit unzerstördaren Lettern, das Gewissen, "der Gott in der Brust." Es spricht zu einem Kind des zwanzigsten Jahrhunderts genau so, wie es gesprochen hat vor viertausend Jahren zu dem Wilden, der mit Pseil und Bogen unsere Wälder durchstreiste, nur daß dieser vielleicht nicht gewohnt war, darauf zu horchen. Aber er hatte kein anderes Gewissen als Kant oder Schiller. Und in abermals viertausend Jahren wird es keine andre Sprache reden; nur daß diese Sprache dann wieder besser verstanden wird. Hier ist der Fels, auf dem das Gemüt ausruhen kann im Gewoge der Irrtümer; die Moral ist absolut.

Da fam die Entwicklungslehre und sprach: Die Moral ist relativ. Sie ist nicht ein Starres, sons dern ein Fließendes, rastlos sich Ünderndes, sie ist geworden und wird werden. Die Entwicklungslehre ist im Grunde nur ein Teil des Historizismus, der dem letzen Jahrhundert eigentümlich war und dessen Wesen die leidenschaftliche Neugier ist, wie alles geworden sei. Diese Bewegung mußte früher oder später auch die Moral erfassen, nur ist es vielsleicht zu bedauern, (wenn in solchen Dingen das Bestauern überhaupt einen Sinn hat), daß die Entwickslungslehre in der Gestalt des Darwinismus, und zwar eines noch recht groben Darwinismus, über sie ges

kommen ist. Darwin selbst hatte gelegentlich das Gebiet der Ethik gestreift, i) in Deutschland hat Paul Rée, der Freund Nietsches, zuerst einen sittlichen Centralbegriff, die Lehre vom Gewissen, nach der neuen Methode bearbeitet, viel tieser und umfassender aber haben dann die ethischen Systeme von Spencer, Wundt und Paulsen den Entwicklungsgedanken für die Ethik verwendet.

Dieses ift nun das Bild vom sittlichen Werden des Menschen, wie es die neue Lehre aufgedeckt hat: ber Urmensch (wenn wir so sagen dürfen) stand sitt= lich auf der Stufe des Tieres. Zwei große Erzieher nahmen sich seiner an: der Hunger und die Liebe, mit Schiller zu sprechen. Die bittere Notwendigkeit ber Selbsterhaltung zwang ihn, sich gewiffe Regeln feines Verhaltens zu bilden. Die Erfahrung lehrte ihn allmählich, welche von ihnen die feiner Wohlfahrt förderlichsten seien. Da er aber von Anfang an nicht allein war, sondern in Familie, Horde und später im Stammesverbande mit andern auskommen mußte, fo bildeten sich Regeln für dieses Zusammenleben, zur individuellen kam die soziale Moral. Die Sittlichkeit war also ursprünglich Sitte, sie wurde im Laufe der Zeit zur zweiten Natur, Religion und Gesetz gaben ihr die Sanktion und im Individuum ver-

<sup>1)</sup> Darwin: Abstammung bes Menschen, 5. Kap.

dichtete sie sich zum Gewissen, bis zuletzt eine so edle Frucht gereift war, wie Kants kategorischer Imperativ. Aber die Entwicklung bleibt im Flusse. Wie das Geswissen des heutigen Kulturmenschen ein ganz anderes ist als das des einstigen Wilden war, so wird das Geswissen künftiger Generationen wieder ein andres sein, als das unsrige ist. Wie wir die Blutrache verurteilen, die einst den Menschen heilige Pflicht war, so werden künstige Menschen vielleicht den Krieg verurteilen, der jetzt noch von den Kanzeln aus gesegnet wird. Kurz: die sittliche Welt ist nicht von Ansang an fertig, sie ist geworden und bleibt im Werden.

Aus dieser Entwicklungsgeschichte der Sittlichkeit können nun Folgerungen gezogen werden, die sich gegen die Moral selbst wenden. Diese wird aus einem göttlichen Gesetz zu einem Produkt der Menschen, aus einem absolut Verpslichtenden zu einem Relativen. Der Mensch wird das Maß aller Dinge. Das Sittengesetz ist nicht mehr sein Herr, sondern sein Diener. Nichts steht mehr sest. Denn was uns heute heilig erscheint, kann ja künstig als überwunden, ja als frevelhaft erscheinen. Das Gewissen ist nicht mehr ein Tempel, in dem die Stimme der Gottheit gehört wird, sondern ein Museum, das die Erinnerungen der Vergangenheit aufstapelt. Die sittliche Welt verliert ihre überweltliche Majestät, der Mensch seine besondere Stellung, die Natur nimmt ihn ganz zu

sich zurück, die Wogen des Monismus schlagen über ihm zusammen.

Aber noch viel stärker ift der Bann des andern Gedankens, den wir kurz

#### b) das Milieu

nennen wollen. Die These lautet: der Mensch ift das Produkt der Berhältniffe. Das bedeutet eine weitere ungeheure Erschütterung der alten Ethik. Diese stellte den Menschen auf sich selbst, machte ihn in fittlicher Sinsicht zum Freiherrn. Man glaubte an einen freien Willen, und je ftrenger eine ethische Richtung war, besto größere Anforderungen stellte fie an diesen. "Du fannst, denn du follst." wurde er aber auch verantwortlich gemacht; er mußte die Last der Schuld tragen und wurde für feinen bösen Willen gestraft. Noch ruhen Strafrecht und landläufige Sittlichkeit auf diesem Fundamente. Aber die Erschütterung ist da. Gine andre Betrachtungs= weise brängt sich auch denen auf, die in den letten Brinzipien an der idealistischen Ethik festhalten. Wir betrachten den Menschen auch in sittlicher Sinsicht zunächst als Produkt. Bor allem seines Körpers. Je nachdem gewiffe Windungen des Gehirns fo oder so beschaffen sind, wird aus dem Menschen ein Heiliger oder ein Berbrecher. Cefare Lombroso hat ben uomo delinquente, den Berbrechermenschen, ent= deckt, der verbrecherisch handeln muß, weil er dazu disponiert ift. Der "Berbrecher" wird zum Kranken, an Stelle des Zuchthauses tritt das Spital, an Stelle der Sühne die Kur oder, wie bei Geisteskranken, die Unschädlichmachung. Gut und Bofe find gleichbedeutend mit Krankheit und Gesundheit, find Natur= produkte, wie diese. Un Stelle des "klaffischen" tritt das "moderne" Strafrecht. Aber wenn wir auch von diesen extremen Theorien absehen, so sind uns doch überall die Augen aufgegangen für die Zu= fammenhänge, für bie Raturgrundlagen bes geistigen Lebens. Bieber gehört besonders das Gefet der Bererbung. Wir fragen, wenn wir einen Menschen kennen lernen wollen, nicht: was ist er? fondern: woher kommt er? Die "Gefpenster", von benen Ibsen redet, schreiten durch unfere Zeit und änostigen uns.

In diesen Zusammenhang möchte ich auch jene Geschichtsphilosophie einordnen, die ganz unter der Herrschaft des Rassegedankens steht. Es soll damit kein Urteil über diese Betrachtungsweise gefällt sein, deren Hauptvertreter neben Nietzsche besonders Gobineau und Houston Stewart Chamberlain sind. Sie haben jedenfalls einen ganz außerordentlich wichtigen Gesichtspunkt ins helle Licht gestellt. Aber zunächst bedeutet auch diese Theorie eine Fesselung. Die Rasse lastet als ein Fatum auf dem Menschen. Wer das

Glück hat, einer guten Rasse, genauer der arischen, anzugehören, dem ist der Weg zu den höchsten geistigen Gütern: Jdealismus, Innerlichkeit, echter Religiosität, Kunst, Wissenschaft, ausgetan, wen aber der Zusall der Geburt in eine schlechtere Völkersfamilie verpslanzt hat, etwa in die semitische, der ist in geistigen Dingen ein Paria. Auch das ist Naturalismus. Der Geist in seinen höchsten Formen ist hier Blüte der Natur, nicht der Durchbruch einer überslegenen Welt. Das Gesetz der Vererbung, das auf dem Einzeldasein lastet, kehrt im Völkerleben wieder und nimmt hier noch viel grausamere Züge an.

Zum körperlichen kommt das foziale Milieu. Wir sind Produkt der wirtschaftlichen Verhältnisse. Die Statistik lehrt uns, wie Beschäftigung, Wohnung, Ernährung, Arbeitsgelegenheit auf das sittliche Vershalten einwirken. Der moralische Mensch wird zur Summation vieler äußern Einwirkungen, zum homme machine des Lamettrie.

Und endlich gesellt sich dazu die sogenannte materialistische Geschichtsauffassung, um den eisernen Ring zu vollenden, der die Selbständigsteit des geistigen Lebens ersticken will. Das Milieu wird zum bewegenden Faktor der Geschichte. Nicht die Ideen sind es, diese sind vielmehr selbst nur Produkte bestimmter wirtschaftlicher Konstellationen; nicht die großen Männer sind es, diese sind nur

Brennpunkte der Kräfte, die eine Zeit bewegen. Heroworship — Heldenverehrung ist ungeschichtlich. Auch
Kunst und Wissenschaft sind nur der Schaum, den
die soziale Wellenbewegung erzeugt. Die griechische
Philosophie ist ein Ausdruck bestimmter sozialer
Stimmungen (Kalthoff), Jesu Stellung zum "Kapital"
ist aus den wirtschaftlichen Verhältnissen Galiläas zu
erklären (Naumann) oder Jesus selbst ist eine Idealdichtung bestimmter sozialer Kreise (wieder Kalthoff).
Kurz: die Geschichte verwandelt sich aus einem Heldengedicht oder einer Tragödie in ein Marionettentheater
großen Stils, in dem die Menschen nur die Drahtpuppen sind, die der große Naturmechanismus in
Bewegung setzt. O Mensch, was ist aus deinen
Königsträumen geworden!

Es ift klar, daß diese Betrachtungsweise lähmend wirken kann. Es wird dem Menschen das Zustrauen zu seiner Krast genommen. Er wird von der Berantwortlichkeit entlastet, aber auch der Hoffnung beraubt. Wie soll er es wagen, dem ungeheuren Rade des Weltmechanismus in die Speichen zu sallen? Der Determinismus hat sich als ein Albdruck auf uns gelegt und droht uns zu ersticken. Wir sind in eine Knechtschaft geraten, schlimmer als je eine auf dem Nacken unseres Geschlechtes gelastet.

Aber siehe, es nahen ja die Helden, die uns befreien wollen, auf ihrer Fahne steht die Losung:

Ragaz, Du follft.

## 3. Jenseits von Gut und Bose.

bier muß offenbar von Friedrich Nietsiche geredet werden. Weitere Namen sind unnötig; ift es doch schwer, die Fülle zu erschöpfen, die diefer eine in sich schließt, ber bas Enmbol ift für mächtige Tendenzen, die in der Geschichte des geiftigen Lebens zwar je und je dagewesen sind und auch fünftig wiederkehren werden, aber in ihm zum vulkanischen Ausbruch kommen. Nietsiche ist zunächst der große Berftorer. Er hat das Auflösungswerk vollendet, von dem wir geredet haben. Ja, er ift noch weiter gegangen: während ber Naturalismus die geltende Moral nicht eigentlich verneinen, sondern nur ihre Entftehung alles transzendentalen Schimmers berauben wollte, hat Nietssche die ganze Entwicklung von Jahrtaufenden als tötlichen Jrrtum erklärt und es unternommen, neue Tafeln über den Menschen auf= zuhängen. Nietsiche nennt fich den "Immoralisten". Run wäre es falfch, wenn man fagen wollte, er fei die Verneinung aller Moral. Er will ja auch wieder Moral lehren, die Moral, die den höheren Menschen schafft, eine in ihrer Art sehr strenge Moral; er kennt auch ein "Du follft". Aber die alte Moral foll zer= schlagen sein, die Begriffe "gut" und "bofe", die Jahr= taufende hindurch die Menschen in Bann gehalten, meint er endgiltig entwurzelt zu haben und besonders

ber "chriftlichen" Moral des Mitleids und der Demut wird der Kampf bis aufs Meffer erklärt. Und man darf wohl sagen, daß ein Teil des dämonischen Raubers, der von Nietsiche ausgeht, in feinem Gegenfatz gegen alle Moral überhaupt liegt. Es liegt hier eine psychologische Erscheinung vor, die wohl zu beachten ift: die titanische Auflehnung gegen jedes dem Menschen von außen oder oben ber auferlegte Gefet, eine Reaktion gegen das äußerlich verstandene "Du follst". Man ist des Steckens des Treibers mude. man will einmal hinaus in die Freiheit, die wilde, berauschende, gefährliche Freiheit, die aber starke Menschen macht. Daher bei Nietzsche die Predigt von der Freiheit und Unschuld der Instinkte, die Forderung einer "moralinfreien Tugend". Die Moral ist zum Ekel geworden, ihr Wasser schal, man will wieder trinken aus dem tiefen, fühlen, rauschenden Brunnen des Lebens, des unreglementierten, freien, ftarken Lebens felbst. Man will über das Gehege hinaus und einmal schweifen nach Herzensluft in dem verbotenen und darum dämonisch lockenden, gefährli= chen, aber urwaldfrischen Zauberland "jenseits von Gut und Bofe". Hüten wir uns, mit wohlfeiler moralischer Entrüftung dieses Phänomen abtun zu wollen. Erinnern wir uns daran, daß in anderen Formen bei Paulus und Luther der Überdruß am Gesetze und die Verzweiflung daran ein Durchgang

zu Größerem geworden sind, zu einem Schöpfen aus frischen, mächtigen Lebensquellen. Könnte nicht in Nietssches Seele ein ähnlicher Drang gearbeitet haben, ohne die Erlösung zu finden ?1)

Aber allerdings — was schon bei Nietssche nicht als gesunder und reiner Drang erscheint, sondern frankhaft verzerrt und mit Zusak von gemeinen Elementen, wird vollends mufte, wenn es uns im Bilbe ber zeitgenöffischen Rultur entgegentritt. Und Nietssche ist ja gerade in der soeben geschilderten Ten= beng getreuer Ausdruck von geiftigen Zeitftrömungen. Dazu gehört ein ausgesprochener Widerwille gegen die Moral. Ich denke dabei natürlich nicht bloß an den praktischen Ungehorsam gegen das Sitten= geset, der immer dagewesen ist, nein, es zeigt sich heutzutage eine mahre Leidenschaft, jede moralisierende Betrachtung einfach abzulehnen. Sie kommt in Kunst und Literatur zum Ausdruck, aber auch in ber Bolitik. Seit den Zeiten der griechischen Sophisten ift Ahn= liches nicht mehr dagewesen. Nicht Moral will man, sondern Leben, Leidenschaft und vor allem Macht, Araft. Ein Cecil Rhodes und Joe Chamberlain, auch wohl ein Karl Peters, find die eigentlichen

<sup>1)</sup> Eines der kühnsten und tiefsten unter den theologischen Büchern, die in den letzten Jahrzehnten erschienen sind, "Das Unmittelbare" von Hermann Kutter (Berlin, Reimer, 1903), ist aus ähnlichen Tendenzen erwachsen.

Helden eines großen Teils unserer Zeitgenossen. Und während auf den Höhen der Kunst und Philosophie der Immoralismus seine wilden Hymnen singt, sließt drunten ein breiter Schmutstrom praktischer Immoralität in Gestalt des Alkoholismus, der Unzucht, des sittlichen Materialismus jeder Art, nicht jenseits von Sut und Böse, sondern Gut und Böse mit trüben Wogen überschwemmend.

## B. Die Versuche einer Neubildung.

## 1. Das Chaos der Ideale.

Mitten im Zusammensturz und aus ihm heraus hat sich ein Neues gebildet. Und das ist nun jedensfalls ein großer Unterschied zwischen unserer Zeit und der des untergehenden Altertums: damals ein Ersmüden, ein Sinkenlassen der Hände, heute ein leidenschaftliches Vorwärtsstreben. Eine neue Welt kämpst sich in die Höhe. Noch steht sie nicht vor uns in froher Jugend, noch ist die Zeit der Geburtsschmerzen. Wir sehen das Stürzen der alten Welt, das Neue aber ist uns noch halb verhüllt, noch wissen wir nicht sicher, wo der Weg weiter geht ins Land der Zukunft hinein. Aber daß ein Neues da ist, läßt sich nicht verkennen. In unruhigen Träumen sehnt sich die Seele unseres Geschlechtes nach dem

Tag. Die Stimmung großer Geburtszeiten beherrscht auch die unsrige: "Nun muß sich alles, alles wenden." Die neuen Gedanken drängen fich, kaum vermögen wir zu folgen. Es ist wie wenn der Frühling einzieht: im März ist die Flur noch kahl, nur da und dort ein Frühlingsahnen und ein erstes Blümchen am Raine als Pfand des Größeren, das kommen soll. Dann, nach einem warmen Regen, schwellen mächtig die Knospen und — schau doch! — dort steht schon ein Gartenstrauch in Blüte und der Huflattich grüßt vom Wegrand! Jest beeilt fich auch die Anemone und die Primel und der Lerchensporn - welche Freude, die Kinder des Lenzes zu grußen, wie sie kommen, jeden Tag neue und schönere. Aber bald kannst bu nicht mehr folgen, aus allen Gründen bricht es. von allen Höhen grüßt es, die Welt ist überflutet von den Wogen des neuen Lebens. So will es uns manchmal vorkommen inmitten unserer Reit. Aber wenn uns das neue Leben freut, so verwirrt es uns boch auch. Wo ift in dieser Fülle von Zielen bas Ziel? Es stehen so viele da, die sich uns als Führer anbieten, welcher von ihnen ist der rechte Führer? Jede Schöpfung beginnt mit dem Chaos. Dieser chaotische Zustand der jetigen geistigen Situation ift unfere Freude und unfere Qual. Wo schauen wir ben Schöpfungsgedanken und wann werden wir das Schöpfungswort hören?

Drei Namen, meine ich, sind geeignet für den überschauenden Blick einige Ordnung in das Gewoge zu bringen: Comte, Nietziche, Tolstoi. Nicht als Einzelpersönlichkeiten, sondern als mehr oder weniger vollkommene Repräsentanten herrschender Zeitrichtungen behandeln wir sie.

# 2. Hugust Comte.

Wie kommen wir dazu, gerade diesen Namen ju nennen, der doch in der Distuffion der Gegenwart feine so große Rolle mehr spielt und namentlich in der angelfächfischen Welt durch herbert Spencer ersetzt worden ist? Natürlich handelt es sich hier nicht darum, eine Monographie über den eigenartigen Denfer zu schreiben,1) aber ber Name biefes Mannes scheint mir immer noch bas befte Symbol für eine weitverbreitete Denkweise. Er wird der Gründer des Positivismus genannt. Das Wefen Positivismus ift der Bersuch, das Leben bes Einzelnen und ber Gemeinschaft von ber religiösen Grundlage abzulöfen und es auf die moderne wiffenschaftliche Erfenntnis von Natur und Geschichte gu gründen. Es wird dabei ftillschweigend voraus=

<sup>1)</sup> Es gibt eine folche z. B. von Littré. Ausführlicher über den Positivismus gehandelt habe ich in meiner Schrift: Evangesium und moderne Moral (Berlin, Schwetschke, 1897.)

gesett, daß die Religion, soweit sie auf dem Glauben an die Wirklichkeit übernatürlicher Mächte ruht, binfällig sei und keine Rraft mehr habe, die sittliche Welt zu tragen. Es handelt sich also um Begründung einer "humanen" Moral. Jede transzendentale Sanktion des Sittlichen fällt von vornherein weg. Auch von der Metaphysik will der Positivismus nichts wiffen, feine Lofung ift: "Begnuge dich mit der gegebenen Welt". Er hält sich an das Erkennbare; die Erfahrung (Empirie), wie sie durch die Wiffenschaft uns vermittelt wird, ist die einzige fichere Grundlage einer solchen Ethik. So wird denn eifrig durch anthropologische und geschichtliche Forschung das Wesen des Phänomens, das wir Sittlichkeit zu nennen pflegen, zu ergrunden gesucht. Dabei wird der Entwicklungsbegriff reichlich ver= wendet, gelegentlich (fo bei Spencer) zum Bentralbegriff gemacht und der naturalistischen Theorie von der Ent= ftehung der Sittlichkeit durchgehends der Borzug gegeben, aus Angst, daß die Theologie sonst wieder durch irgend eine Rige hereinschleichen könnte. Als höchstes Prinzip kann sich einer solchen Ethik nur eines bieten: die Wohlfahrt. Aber nicht nur die Wohlfahrt bes Einzelnen, fondern auch die der Gemeinschaft. Denn neben ben egoistischen Trieben sind in uns von vornherein auch altruiftische angelegt. Der Mensch ift ein foziales Wefen von Natur; fein Wohl und Webe

## Not und Sehnsucht.

hängt mit dem seiner Mitgeschöpfe innig zusammen. Beil dieser Zusammenhang sich eigentlich auf die ganze Menschheit erftreckt (im Grunde auf die ganze Wirklichkeit überhaupt) so wäre der ethische Ideal= zustand die Solidarität aller menschlichen Intereffen. Wir feben, ber Positivismus hat einen ftarken sozialen Zug und schlägt so unversehens in Idealismus um. Man ift ganz erstaunt, zu sehen, wie aus diesem durren Boden plöglich der Strom eines Enthusiasmus bricht, wie er fonft nur ber Religion eigen ift. Und wirklich, es handelt sich eigentlich auch um eine neue Religion. Es war schon Feuerbachs Meinung, an Stelle der bisherigen transzendentalen Religion eine Religion der Mensch= lichkeit zu feten, deren oberfter Sat heißt: homo homini deus - ber Mensch foll bem Menschen ein Gott fein; "jene einzige mahre Religion, die an Stelle der Gottesliebe die Menschenliebe, an Stelle des Gottesglaubens den Glauben des Menschen an sich und feine Rraft fest; ben Glauben, bag bas Schickfal der Menschheit nicht von einem Wefen außer oder über ihr, sondern von ihr felbft abhängt, daß der einzige Teufel des Menschen der Mensch . . . . aber auch der einzige Gott des Menschen der Meusch felbst ift".1) Es war tein Zufall, daß Comte felbst zum

<sup>1)</sup> S. Jodl, Geschichte der Ethik II. T. S. 290 u.

Stifter einer neuen Religion wurde, der religion de l'humanité, die in Frankreich, England und, wenn ich nicht irre, auch in Amerika, an einigen Orten kleine Gemeinden um ihren Kultus sammelt. Die Sozialdemokratie, wo sie sich bis zur Religion steigert, nimmt regelmäßig die Form dieser positivistischen Menschheitsreligion an.

Es ift nicht zu verkennen, daß es auch die Religion eines guten Teils der Künstler, Literaten, und Politiker, Reformer der verschiedensten Färbung ist. So weit diese Art von modernen Menschen sich irgendwie an letzten Zielen orientiert, werden sie sich zum Glauben an einen durch Wissenschaft, Volksebildung und soziale Reformen zu bewirkenden Kultursfortschritt nach der Richtung einer höheren Humanität hin bekennen. Dabei haben sie das stolze Bewußtsein, mit diesem Bekenntnis himmelhoch über allen "Köhlerglauben" hinauß zu sein.

Solch fatter Oberflächlichkeit gegenüber mag Carlyles Wort über Comte als "den elendesten phantastischen algebraischen Geist, den er bisher in den Reihen der Lebenden gefunden", sein gutes Recht haben. Überhaupt ist zuzugeben, daß der Positivismus, wenn vielleicht auch die breiteste, so doch auch zugleich die seichteste Strömung im großen Fluß der geistigen Bewegung der Gegenwart ist. Er bezeichnet in seinen verschiedenen Formen immer

die Zeiten geistiger Erschlaffung und religiösen Tief= standes. Er ift Flachland in der Geschichte, womit beides gemeint ist, Lob und Tadel. Seine Schwäche besteht darin, daß er der Tiefe der Dinge nicht ge= recht wird, seine Stärke ist die rege Durchforschung und Hervorhebung der stofflichen und geistigen Natur= grundlagen des fittlichen Lebens. Für die Gegenwart ist ihm das Verdienst nicht abzusprechen, daß dringend auf die Notwendigkeit hingewiesen hat, unsere Kultur auf ethische Grundlagen zu stellen. Das ist das Programm der Gesellschaft für ethische Kultur, die sich bald zu einer Art Kirche des Positivis= mus entwickelt hat. Um ein gefunder, frischgrunen= der Baum zu werden, fehlen ihr die tiefen Wurzeln, aber das ist zuzugeben, daß sich viel edler Enthusias= mus in diefer Gemeinschaft zusammengefunden hat. Begen biefes zufunftsgläubigen Drängens nach einem durch sittliche Wiedergeburt ermöglichten höheren Menschentum bin rechnen wir den Positivismus trot allem - zu ben aufbauenden Zeitmächten.

## 3. friedrich Nietzsche.

Wie kommt Nietssche unter die Propheten? Haben wir ein Recht seinen Namen hier zu nennen, wo wir von den Zeichen sittlicher Neubildung reden? Ist er nicht der Philosoph mit dem Hammer, der große Neinsager? Gewiß ist er das, aber er ist doch auch ein Sämann und sein Ja ist so stark, wie sein Nein. Das Nein ist gesprochen, damit das Ja Raum bekomme. Nietzsche hatte eine Mission — wie könnte ein solcher Geist ohne Mission sein? —, welche Mission war ihm aufgetragen?

Antwort: Nieksches Werk war, den Bositivismus zu befämpfen. Rieksche ist der Gegenvol von Comte. Er mußte kommen, denn der Positivismus ist eine Einseitigkeit, die, zur Alleinherrschaft gelangt, zu einer Berkrüppelung ber Menschennatur führen mußte, und feine Gefahren find um fo größer, je weniger sie sofort in die Augen springen. Das alt= ruistische Moment überwuchert und droht die Berfönlichkeit zu verkleinern, ja zu ersticken, für den Sozialismus im einseitigen Sinne ift die Gemeinschaft alles, der Einzelne nichts. Dieser ist ein Rädchen in der Maschine, das Rädchen bedeutet für sich nichts, es ist nur um der Maschine willen da. Der soziale Staat im Sinne Comtes (er läßt sich ja auch ganz anders denken) wäre der Tod des blühenden Reichtums an individuellem Leben, er wäre die Apotheose des Mechanismus, des Herdenmenschentums. Diefes Herdenmenschentum fah Nieksche vor sich; er sah sie vor sich, diese satten Philister, die mit ihren Stammtischmaßstäben alle Dinge des himmels und der Erde beurteilen und die Eines vor allem haffen: was groß ist und eigenwüchsig:

eine seiner Erstlingsschriften1) galt ja ber befonderen Spezialität der "Bildungsphilister", deren Wort= führer Strauß geworben mar, die mit ein bigchen Bibelfritif und ein bigchen Säckelianismus, ein bifichen Mufik und ein bifichen beutschem Patriotismus die Welt= und Lebensfrage gelöft haben. Ihm ent= ging nicht die Robeit des Geiftes, die von der modernen Schulung nur mit einem dunnen Firnif überzogen wird. Jenes nächtliche Bahnhofsgespräch, das er nach seiner Beimkehr aus dem Kriege von 1870 erlauschte,2) hatte ihm die Augen geöffnet über die moderne Kultur, ihm den Stoß zu jener Bewegung gegeben, die ihn zulett zu eisigen Gipfeln und tiefen Abgrunden geführt hat. Wer den Born fennen lernen will, ben Efel, aus dem heraus Nietiche schafft, der lefe, mas er im "Zarathustra" vom letzten Menschen sagt.3)

In dieses Wesen ist der Sturm gesahren, den wir Nietziche nennen. Dem Untergang in der Gemeinschaft stellt er das Recht des Einzelnen entgegen, dem Herdenmenschen den Herrenmenschen, dem hochsmütigen Anspruch der Masse die Berachtung der Vielzuvielen. Und nachdem er einmal auf diesen Weg gekommen war, ging er ihn auch die zu Ende.

<sup>1)</sup> David Strauß, der Schriftsteller und Bekenner.

<sup>2)</sup> Bergleiche die Biographie, 2. B. S. 108f.

<sup>3) 2.</sup> Aufl. S. 15 u. 16.

## Not und Sehnsucht.

Nachdem einmal das Herrenrecht des Individuums erklärt war, mußte sich alles vor diesem Richterstuhl verantworten, was dem Menschen mit dem Anspruch unbedingter Autorität entgegentrat: Religion, Wiffenschaft, Moral. Alles Feste wurde flüssig und löste sich auf in den Anspruch des Ich auf Macht und Leben. Wie vorher die Welt das Ich verschlungen hatte, so nahm nun das Ich die ganze weite Welt in sich herein. Der unbedingte Individualismus verkündigte seine berauschende sinnbetörende Botschaft. Das war die Umwertung aller Werte. Wir werden noch zu untersuchen haben, was es mit dieser Um= wertung für eine Bewandtnis hat, aber zugeftanden muß werden, daß es nötig und heilsam war, einmal alle sittlichen Werte mit dem Maße der unbedingten Souveränität des Ich zu messen. Es kann nach Niehsche nicht mehr so leicht vergessen werden, was Endziel aller Rultur fein muß: daß der Mensch möglichst stark und reich werbe. Solche, die es ertragen können, finden in Nietsiches Zaubergärten Früchte genug, die gefund sind und stark machen. So wirkt auch der Anblick seines Lebens mit seinem wahrhaft heroischen und im wesentlichen siegreichen Kampf gegen die Anfechtung des siechen Körpers. Er hat seine Lehre, gerade das Schönste und Schwerste daran, gelebt.

Die Mission Nietssches, dem Individuum sein

## Not und Sehnsucht.

Recht zu schaffen, drängte ihn zum Kampf gegen zwei Mächte, die dieses Recht unter ihrem Gewicht zu zermalmen drohen. Da ist einmal die Geschichte, das mas gewesen ift. Nietsiche erkennt die Gefahr, daß wir unter der Last der Vergangenheit ersticken und proklamiert das Recht der Gegenwart, bes Schaffens aus dem Juneren, des Lebens aus dem Unmittelbaren. 1) Das Leben hat Recht, die Geschichte foll dem Leben dienen, nicht es unter ihrem Staube begraben. Wer gabe ihm hierin nicht Recht? Und wer nicht seinem Kampfe gegen allen Mechanismus im geiftigen Leben? Der Bositivis= mus (der auch in dieser Hinsicht der Ausdruck der die Zeit beherrschenden Tendenzen ift) möchte ben Menschen am liebsten in eine wohlregulierte Maschine verwandeln. Da greifen alle Räder hübsch in einander und es fehlt auch nicht am Öl ber notwendigen Gefühle, aber es foll wenn möglich nichts an ihm fein, das nicht wissenschaftlich geklärt und patentiert wäre. Das Wiffen spielt die beherrschende Rolle, der Gelehrte ift ber ideale Mensch, Wiffenschaft tritt an Stelle ber Religion. Es ift, wie Jeder fieht, bas Bildungsideal, dem die vergangenen Jahrzehnte gedient haben. Nietsiche ift felbst einmal eine Strecke in dieser Richtung gegangen, ("Menschliches, Allau-

<sup>1)</sup> Von Nugen und Nachteil der Hiftorie ("Unzeitgemäße Betrachtungen").

menschliches", "ber Wanderer und feine Schatten"), ift aber rasch umgekehrt und schließlich so weit ge= kommen, die Wiffenschaft felbst als Wahn zu verhöhnen und jede objektive Wahrheit zu leugnen. Gegen die Logik predigt er das Recht der Leiden= schaft, gegen die Dreffur den Inftinkt, gegen die Schulftube die Wildnis, gegen die Nüglichkeitsmoral das Helbentum ("der Mensch trachtet nicht nach Glück; nur der Engländer trachtet nach Glück"; "ich trachte nicht nach meinem Glücke, ich trachte nach meinem Berke"), gegen bas Philistertum die Größe und gegen die Reglementierung des Lebens feine berauschende Poesie. In dem allem hat er grund= fählich recht, mag er auch in einzelnen Behauptungen von der Wahrheit abirren. Wer wird einen Dichter (und ein solcher ift schließlich Nietssche) so pedantisch beim Wort nehmen? Fürwahr, es sind noch viele Tiefen in Nietsiche, aus denen echtes Gold zu holen ift und auch gutes Gifen zu Waffen.

Diese positive Bedeutung Nietzsches ist wohl nicht genügend erkannt worden. Wir dürfen nicht kleinlich sein und über den Übertreibungen und Lästerungen, die leider Nietzsches Werke entstellen, das Wesentliche aus den Augen verlieren; es geziemt sich, einen großen Gegner groß zu behandeln, ja, wir müffen das Vorzurteil hegen, daß alles wirklich Große mit einander verwandt sei. Wir haben Ursache für Nietzsche zu

danken. Er hat mit Schlägen seiner Riesenkeule Feinde niedergeworsen und Mauern zertrümmert, gegen die wir zu schwach gewesen wären. In eine verslachte Welt ist er eingetreten, ein sattgewordenes Geschlecht hat er aufgeschreckt. Er hat dem Menschenwesen wieder mehr Tiese gegeben und hat eine große Sehnsucht erweckt. Damit ist aber viel getan. Sehnsucht ist verbunden mit der Erkenntnis eines Mangels und den geistlich Armen gehört das Himmelreich. Wessen Seele einmal den Traum des Übermenschen geträumt hat, der wird nicht so leicht wieder ein Philister werden und sindet vielleicht den Weg zu den wirklichen Übermenschen, die wir nicht so nennen, die aber in gesunder Weise verkörpern, was Niedsche im Fieder geträumt hat.

Wir haben Nietzsche als Vertreter einer der großen geistigen Bewegungen der Gegenwart genannt. Der Strom des Individualismus wird aber noch von vielen andern Seiten her genährt. Der Norden stellt einen seiner Propheten in Kierkegaard, Amerika in Emerson; in Deutschland ertönt neben Nietzsches mächtiger Stimme die nicht so laute aber nicht minder leidenschaftliche Lagardes; während in der Welt des reformierten Protestantismus, namentlich französischer Zunge, Vinets Predigt des christlichen Individualismus nachwirkt, entspringt im Bereiche des deutschen Protestantismus dieser Geist dei Göthe und der Nos

mantit, besonders Schleiermacher, deffen "Monologe" ein hymnus auf die Freiheit der Berfonlichkeit find. wie Nieksche keinen hat. Es gehört wirklich zu ben Frühlingszeichen der Zeit, wie allenthalben diefer Geift wieder zu Tage tritt: in der Badagogik als Forde= rung der Persönlichkeitsbildung, in der Runft als Abfehr von akademischer und moderner Schablone und Sehnsucht nach einem Schaffen aus dem Leben felbft, aus der Natur der Dinge und der Fulle der Seele heraus; in der Religion endlich als ein Lostommen vom Intellektualismus, ein Betonen bes Schauens und Erlebens, ein Suchen des Echten, Urfprünglichen, lebendig Gegenwärtigen, so wie es Naumanns Un= bachten am großartigften verforpern. Gin Sungern und Dürsten nach reicherem und schönerem Menschen= tum ift erwacht und folches Hungern und Dürften trägt in sich felbst die Berheißung des Sattwerbens.

## 4. Leo Tolstoi.

Neben den Strömen, die "Comte" und "Niehssche" heißen, sließt ein dritter durch die Zeit, den wir "Tolstoi" nennen können. Auch hier handelt es sich nicht darum, eine Darstellung des Lebens und der Lehre des gewaltigen Ruffen zu geben, sondern ihn als Zeichen der Zeit und als allfälligen sittlichen Führer zu würdigen. Darüber kann wohl kein Zweisel sein, daß Tolstoi auch ein Prophet ist, einer, der

## Not und Sehnfucht.

unserer Zeit ein Wort Gottes zu sagen hat. Damit ift ichon ausgesprochen, daß er zunächst im Gegensate zur Beit stehen muß; wie konnte er sonst ein Prophet sein? Mit Nietsche ist Tolstoi einig im Kampf gegen unsere gegenwärtige Kultur, die ihm nichts andres ist als Barbarei, Sinnlichkeit, Lug und Trug. Nur ift der Angriffspunkt ein gang andrer. Während Nieksche, namentlich in der fpäteren Zeit, vor allem, das ftarke Leben gegen alle feiner Meinung nach lebensfeindlichen Tendenzen verteidigt und feinen Born, seine But gegen das Chriftentum kehrt, das nach feiner Ansicht der Sammelpunkt aller diefer Tendenzen ist, kommt in Tolstoi gerade dieses urchriftliche Element der Weltverneinung wieder gur Geltung. und so liegt es in der Natur der Sache, daß er sich als Vertreter und Wiederhersteller des durch die Kirche in sein Gegenteil verkehrten ursprünglichen Evangeliums weiß. Tolstoi ist wie Nietzsche von dem "großen Efel" erfaßt. Er befämpft, wie er, ben Staat, die Wiffenschaft, die Gesellschaftsmoral als lebensfeindliche Mächte und gelangt im Gegenfat gegen fie zu einem idealen Unarchismus, ber von Nietsche nicht weit abliegt. Er predigt die Rückfehr zur Natur und er lebt sie auch, versucht wenigstens, es zu tun. Aber dann geben die Wege wenigstens scheinbar weit auseinander. Statt der Befreiung der Instinkte prebigt er beren Abtötung. Der Mann foll mit feinem Beibe leben, wie der Bruder mit der Schwester. Aus dem "Evangelium" werden die Stücke hervorgeholt und als Hauptsache betont, die dem natürlichen Menschen am schwersten fallen, so vor allem das "du sollst dich nicht widersetzen dem Bösen." Die Runft ist ihm verdächtig (wie sie es Plato war), weil sie die Sinn= lichkeit erregt; alles was berauscht und was verweich= licht, erregt feinen Born. So wird Tolftoi der Ausdruck ber afketischen Stimmung, die ganz deutlich durch die Zeit geht. Sie äußert sich als Kultur= müdigkeit. Französische Literaten tragen ihre er= schöpften Nerven in den Frieden der Klofterzelle, indische Gedanken strömen immer reichlicher in unser geiftiges Leben ein; daneben erschallt die Predigt der Rückfehr zur Natur in mancherlei Tönen. In ernsterer Weise aber macht sich das Regenerationsbedürfnis geltend durch eine Reihe von ethischen Kämpfen, unter denen der gegen den Alkoholismus und die Unzucht im Bordergrund stehen. Es ist ein Abscheu erwacht über den vielen Schmut, der auf unfrer Kultur liegt und über die Vergiftung des Lebensbrunnens durch Torheit und Laster, eine leidenschaftliche Sehnsucht geht durch die Seelen nach einer neuen Gefundheit und Reinheit.

Wenn Tolftoi bergeftalt der Bußstimmung des befferen Teils unserer Zeitgenoffen den hinreißendsten Ausdruck gibt, so ist er zugleich der Prophet einer

## Not und Sehnsucht.

andern die Zeit bewegenden Macht: des neuerwachten Liebesdranges. Es ist in Tolstoi etwas von Franziskus von Affisi erwacht, etwas von seiner Mitfreude und seinem Mitleid mit aller Kreatur. Der Sinn des Chriftentums, zu dem Tolftoi sich bekennt und das er wiederentdeckt zu haben glaubt, ist "nicht eine mustische Lehre", sondern "eine neue Lebensauffassung". Das neue Lebensideal, das Jesus der Welt gegeben hat, besteht darin, daß der Mensch nicht mehr sich selbst lebt noch seinem erweiterten Selbst, der Familie, dem Staate, sondern Gott, der das ewige Leben und die ewige Liebe ist. Wahrhaft leben bedeutet daher lieben, Liebe werden, der wirkliche Chrift betrachtet alle Menschen als Brüder und liebt sie. nicht in perfönlicher Liebe, aber er liebt Gott in ihnen. Darin findet er das Leben, das "ewige Leben": eines andern jenseitigen Lebens bedarf er nicht. \_Wer sein Leben erhalten will, der wird es verlieren; wer fein Leben verliert - in der völligen Hingabe der Liebe - ber wird es gewinnen."

Man wird gestehen müssen, daß damit Töne angeschlagen sind, die in den Herzen der Allermos dernsten ein starkes Echo sinden. Man dürstet nach einer neuen Liebe; man läßt sich die Erlösung durch die Liebe von Richard Wagner predigen, aber man hat auch eine Bewunderung für Franziskus, die vielsleicht Luther versagt wird. Mag diese Sehnsucht viels

## Not und Sehnsucht.

fach nur ästhetischer Genuß sein, so wird sie doch in ernsteren Geistern auch aus der Erkenntnis sozialer Not geboren. "Was wir suchen", sagt Henry Thode und spricht damit vielen aus der Seele, "ist die innere Gemeinschaft, die alle äußeren Unterschiede aushebende Kraft der Liebe."

Wenn Thode 1) hinzufügt, daß diese Gemeinschaft ruben mußte auf einem neuen Erleben der Erlöfung durch den Opfertod Christi, so beweift er damit, daß Tolftoi auch in seiner religiöfen Begründung der von ihm verkündigten Reform des Lebens einer Sehnsucht der Zeit Ausdruck verleiht. Wenn er uns in feiner "Beichte" ergahlt, wie trot außeren Bohl= ergehens und lebendiger Teilnahme an den Rultur= idealen der Zeit sein Leben zu totlichem Stillftand gekommen fei, bis er Gott fand, und damit einen Glauben, einen Lebensweg, einen Ginn bes Lebens, so gehören diese Bekenntnisse zu den unvergänglichen Offenbarungen der Menschenseele und laffen uns tief hineinblicken in Not und Sehnsucht insbesondere der modernen Seele. Es ist auch eine Kritik von August Comte.

## 5. Der neue Mensch.

Und nun — wohin geht der Weg hinaus? Wer es fagen könnte! Nur das können wir versuchen,

<sup>1)</sup> Schauen und Glauben, Beidelberg 1903.

## Mot und Sehnsucht.

auf einen möglichst einfachen Ausdruck zu bringen, was an streitenden Kräften im großen Chaos gart. Wir könnten fagen, daß in der wilden Maffe zwei zukunftsbildende, formgebende Mächte sich vor allem regen: Individualismus und Sozialismus. Doch fieht das zu fehr nach Schlagworten und Parteinamen aus. Beffer durfte die Formel fein: das Sehnen und Dringen der Zeit geht nach dem neuen Menfchen. Dreierlei aber foll an dem neuen Menschenbilde herausgearbeitet werden. Ginmal eine gesteigerte Rraft der Perfonlichkeit. Das bedeutet das Zeichen Nietssche. Es vollendet sich darin jene Befreiung, die auf abendländischem Boden mit der Reformation eingesetzt hat. Damals wurde die Persönlichkeit im Bentrum ihres Wefens, in ihrem Berhältnis zu Gott, auf sich felbst gestellt. Es blieb aber bas Dogma und die Bindung an die äußere Autorität. Es fam bann in Philosophie, Literatur und Politif die Emangi= pation des Individuums. Diese vollendet sich in der moralischen Krise der Gegenwart. Die große Er= schütterung mußte kommen, daß der Mensch völlig erwache; er mußte irre werden am bisher Gelbftver= ständlichen, um zu tieferer Gewißheit zu gelangen. Das Fremde mußte im Feuer des Zweifels eingeschmolzen werden, um fich in ein Eigenes zu per= wandeln. Das scheint die Absicht zu fein, die in der Erziehung bes Menschengeschlechts maltet, bag ein

## Not und Sehnsucht.

Reich freier, in sich selbst ruhender, persönlich entwickelter Geister wachse. Der Individualismus ist ein Begweiser zu Zielen, die nie verloren werden dürsen. Es gibt eine Selbstliebe, die heilig ist. Wir werden sie wieder lernen müssen, oder erst noch lernen müssen. Es ist ein Wort von Nietssche, das zu denken gibt: "das Du ist älter als das Ich; das Du ist heilig gesprochen, aber nicht das Ich." Diese Heiligsprechung der Selbstliebe (die natürlich nicht Selbstsucht, aus allen Schablonen und Abstraktionen herauszukommen zum frischen, unmittelbaren Leben — ein Hunger nach Selbstsein. Dieser Hunger kommt von Gott.

Aber die Persönlichkeit vollendet sich in der Liebe. Nach einer neuen Liebe dürsten die Seelen. Hier kommen Comte und Tolstoi zu ihrem Rechte und auch Nietziche steht nicht so sern wie es scheint. Die Gegensätze berühren sich auch hier. Die soziale Bewegung (im weitesten Sinne verstanden), die den Mensichen enger an den Menschen binden will, ist zugleich Emanzipation. Es wirkt in den wirtschaftlichen Forderungen unbewußt der Drang, die Persönlichkeit zu retten vor dem Versinken in dumpfes Sklaventum. Das ist auch das tiesste Recht der sozialen Forderung, daß sie ein höheres, freieres Menschentum will, daß sie Raum schaffen will für das Wachstum persone

fönlicher Seelen. Umgekehrt gibt es auch für den Individualismus einen Übergang zur Gemeinschaft. Die Fülle der Seele, die immer zugleich Mangel ist, drängt zum Geben und Nehmen. Zwischen Nietzsche und Tolstoi ist eine merkwürdige Verwandtschaft. Nietzsche singt: "Ein Ungestilltes, Unstillbares ist in mir; das will laut werden. Sine Begierde nach Liebe ist in mir, die redet selber die Sprache der Liebe.") Und es ist kein ganz schlechter Rat: "Meine Brüder, zur Nächstenliebe rate ich euch nicht: ich rate euch zur Fernstenliebe.") Damit ist er nicht serne von Jesus. Siegreich bricht also an allen Punkten die Erkenntnis auf, daß die Seele nur in der Liebe gesund und stark wird.

Eine neue Liebe! Und eine neue Reinheit. Denn das ist der Sinn der afketischen Stimmungen, die wir verzeichnet haben. Wenn die Persönlichkeit gesund soll wachsen können, dann muß sie in gesundem Erdreich wurzeln. Wir müffen uns abkehren von dem, was dieses Erdreich vergiftet, die Atmosphäre muß reiner werden, die Sümpfe abgegraben. Wir müffen allerdings zur Natur zurückhren. Die Natur der Seele aber ist das Gute, das Heilige.

Damit sind wir aber zum Letzten und Wichstigsten gelangt. Das neue Menschentum brängt zu einem neuen Glauben. Denn es hat Wurzeln, tiefe

<sup>1) &</sup>quot;Im "Nachtlied" des Zarathustra.

<sup>2)</sup> Zarathustra: Bon der Nächstenliebe.

Burzeln nötig. Das ist die Erkenntnis, die frühlingsartig überall erwacht. Daher ist das Größte, was unser Geschlecht erlebt, das Heinweh nach dem Heiligen.

Denn zweiselhaft ist diese Sache nicht mehr. "Daß wir . . . Religion wollen, kann Keinem, der die heutigen Bewegungen — die unbestimmten und die bestimmten — mit ernstem Blicke versolgt, zweiselhaft sein." "Nun, da alle Dinge dunkler und verworrener werden, brechen wir in den Ruf des großen Dulders und Kämpfers, der, selbst ein Schöpfer, den unsrigen ähnliche Zeiten erlebte, in Michelangelos Worte aus:

Nicht Meißeln und nicht Malen friedet mehr die Seele: Gottes Liebe fucht sie einzig, die von dem Kreuz die Arme nach uns öffnet.

So läßt sich wieder Henry Thode vernehmen. Es kommt von der Kunst her. Eine neue große Kunst und Kultur kann nur aus einer religiösen Weltanschauung erwachsen, dem Christentum, wie es Luther und in seinem Geiste die deutsche Kunst und Philosophie verstanden haben. Alle Not unserer Zeit drängt nach einem Neuen, Doppelten: einem neuen Erleben des Mysteriums der Erlösung in Jesus Christus und einer neuen Gemeinschaft der Liebe.

"Gottes Liebe sucht sie einzig" — nicht immer tritt uns das neue Sehnen in folcher Vertiefung ents gegen. Es ist oft einfach ein Suchen nach einem neuen Idealismus, ein Dürsten nach Höhenluft

#### Not und Sehnsucht.

und frischen Wassern. Man ist des Materialismus mehr als mude, man glaubt auch feinem Stiefbruder, dem Monismus, die hohen Worte nicht mehr und mag das Kulturevangelium nicht mehr hören. Man fühlt die große Berödung, die Leere des geiftigen Lebens und sucht nach dem besseren, das Gemüt er= füllenden Inhalt; man fühlt, daß ohne einen großen Glauben die Seele stirbt und sehnt sich nach dem starken, tiefen Strom eines freudigen, fortreißenden Lebens: man empfindet tief das Elend der Anarchie, der Haltlosigkeit und verlangt nach dem Frieden ein= heitlicher Weltanschauung. Es seien von den vielen nur einige Zeichen biefer Stimmung genannt. Buerst aus der Runst. Da ift der "Jörn Uhl". Worin liegt seine Macht? Nicht in seinen rein äfthetischen Vorzügen, auch nicht in dem Umftand, daß er Beimat= funst ist - wenn auch der Hauch der großen Natur, der aus ihm weht, gerade unfer Geschlecht berauscht nein, darin liegt sie, daß er ein Schauen enthält, ein Schauen in die Tiefen, Weltanschauung im besten Sinne, Glauben, Religion. Da ift Mäterlind. Das Bedeutende und Fesselnde an ihm ift ber Sinn für bas Geheimnis der Dinge, für die Tiefe der Welt und der Seele, das Wandern nach unentbeckten Ländern des geiftigen Lebens. Aus der fogialen Bewegung; es machen fich Stimmen im fogial: bemofratischen Lager geltend, die gründlich Abkehr

vom Materialismus verlangen. "Es bereitet sich ein großer revolutionärer Umschwung vor; der Sozialis= mus hört auf, materialistisch und atheistisch zu sein, er wird idealistisch und religiös." (Eugen Losinsky). Es wird gelegentlich Anlehnung an Kant gesucht ein verheißungsvoller Weg! Und die Philosophie felbst. Da ist Friedrich Baulsen mit seiner "Ethit", die so recht den Weg von Comte zu Kant bezeichnet; da ist der viel tiefere Rudolph Eucken, der es ver= diente, der Philosoph der Gegenwart zu sein, da keiner so wie er ihre wahren Nöte spürt und so aus der Tiefe schafft: da ist die Tatsache, daß Carlyle, Lagarde, Kierkegaard, Emerson, Ruskin erst jett ins Große zu wirken beginnen und überall Halme aus ihrer Aussaat aufgehen; da ift die fpate Wertung der Fechnerschen Philosophie und endlich die immer wiederkehrende Wendung zu Kant zurück. Was endlich die Theologie anbetrifft, so zeigt das Intereffe, das Barnacks "Wefen des Chriftentums" ober ber prinzipiell nicht weniger wichtige Bibel- und Babel-Streit hervorgerufen haben, daß frische Wogen religiöfen Lebens durch unfere Welt geben.

Das ist das Ende des Weges: wir sind der selbstgemachten Weisheit satt und des Kulturlärms; wir sind auch satt der naturalistischen Erniedrigung und Entwertung des Menschenwesens, wir such en das Heilige.

# Die Grundlagen der Moral.

## A. Die Wiedergewinnung des Feiligen.

#### 1. Diesseits von Gut und Böse.

Unsere erste Aufgabe ist, das Recht der Moral überhaupt zu verteidigen.

1. Wir sind einer moralseindlichen Stimmung begegnet, die in Nietzsche ihre bedeutsamste Berstörperung fand. Wenn sie recht hätte, könnten wir uns das Weiterwandern ersparen. Welche Ursachen mag diese Stimmung haben? Stwa die nackte Gemeinheit, die sich nicht durch die unbequeme Mahnung des Gewissens geniert sehen will, wenn sie sich im Schmutze wälzt? Oder die Selbstsucht, die keinen Zügel dulden mag? Oder die Verkommenheit, die sich nicht zu sittlichem Handeln aufraffen kann? Gewiss mögen das die eigentlichen Triebsedern Vieler sein, auch solcher, die sich und anderen mit großen Worten diese Tatsache zu verhüllen suchen. Aber Nietzsche weist solche Gesolzschaft ausdrücklich zurück.

Bift Du ein Solcher, ber einem Joche entrinnen burfte? Es gibt Manchen, der feinen letten Wert wegwarf, als er seine Dienstbarkeit wegwarf." Es wird aut sein, nach edleren Motiven seiner titanischen Auflehnung gegen das Moralgebot zu fuchen. ift einmal - gerade bas Titanische im Menschen. Die Moral hat eine Neigung zur Schablone und zur Kleinlichkeit, sie verkennt zu leicht das Recht der Individualität, fie feffelt nur zu gern das Leben und droht es zu ersticken. Dagegen lehnt sich dann ge= rade in großen Seelen der Trieb nach Freiheit und Leben auf und zerbricht gelegentlich in revolutionärer, anarchistischer Weise die Ketten. Darum ist dieser Haß groß angelegter Naturen gegen die Moral eine Mahnung, die Moral vor Enge und Kleinlichkeit zu bewahren, ihr Größe und Freiheit zu geben, daß sie Sehnsucht erwecke, statt Zorn. Dann kommt als Zweites dazu, daß die Moral leicht als von außen her dem Menschen aufgelegte Laft erscheint. Sie schleppt, gerade wie die Religion, soviel totes, unwahres Wesen mit sich, das doch mit dem Schimmer der Beiligkeit umgeben wird. Dann lehnt sich das Leben auf gegen den Tod. Es ist begreiflich, daß darum gerade fünstlerische Naturen dieses Joch abwerfen. Es leitet sie dabei der Glaube, daß das Leben mehr Recht habe, als das Reglement. Diefer Glaube irrt nicht. Die Moral darf nur dann Macht über den

## Die Grundlagen ber Moral.

Menschen beanspruchen, wenn sie ihm nicht als ein fremdes Gefet entgegentritt, sondern fich ihm ent= hüllt als bas Gefet bes eigenen Wefens, als feine wahre geistige Selbstbehauptung, als der Weg zu voller Gesundheit, Tiefe und Macht seines perfonsönlichen Lebens. Und noch eine dritte Ursache hat die Abneigung gegen die Moral. Auch wo ihr Gebot erkannt ift als das Gesetz des eigenen tiefsten Wefens, ift der Gehorsam schwer. Das sittliche Streben will uns oft als mühfeliger Frohndienst erscheinen. Saben wir einen Schritt vorwärts getan, so gleiten wir wieder zwei zurudt; muhsam raffen mir uns wieder auf, um im nächsten Augenblick bas gleiche Schicksal zu erfahren. Und auch wenn wir einmal eine Söhe erreicht haben, treten neue noch steilere Gipfel hervor, das Ziel verliert sich in der Unendlichkeit. Wozu aber nach einem Ziel streben, das doch nie erreicht wird? Wer möchte da nicht mude werden? Wer empfände da nicht einmal die Bersuchung, das Arbeitszeug wegzuwerfen und fich einen Ferientag zu geftatten; die Leidenschaften, die boch nicht zu bandigen find, frei walten zu laffen und ginge man darob zugrunde? Wie wollen wir folchem Gelüften den nährenden Boden entziehen? Einfach damit, daß wir eine Kraft finden, die dem fittlichen Wollen das Vollbringen sichert und die das Streben felbst zu einer Luft macht, zu einer aus innerer Freudigkeit quellenden Betätigung des perstönlichen Lebens. In alledem liegt ein gutes Recht, das viel zu wenig berücksichtigt wird. Unsere Aussführungen werden zeigen, wie in der rechtverstandenen Moral diese Instinkte, die sich so gern seindlich gegen sie wenden, zur gesunden Auswirkung kommen.

Rachdem das zugestanden ist, muß aber sofort festgestellt werden, daß es ein kindisches Unterfangen ift, die Moral beseitigen zu wollen. Man könnte eben= fogut das Effen und Trinken abschaffen wollen. Denn die Moral ist nicht etwas Willfürliches, das man haben oder nicht haben kann. Nur die volle Rückfehr zum Raubtier, die uns doch unvollziehbar ist, würde die Aufhebung der Moral möglich machen. Wo aber menschliches Zusammenleben ist, da ift auch irgendwie Moral. Auch das Individuum bedarf der Moral, sobald es nur einmal zum Bewußtsein erwacht ist. Moral ist ja einfach die Lenkung des Handelns nach Zwecken und Normen. Ohne solche zerfällt es in ein blindes Spiel der Triebe, wie es dem Tiere eigen= tümlich ist. Wer den Menschen will, der muß auch Moral wollen. Auch die Immoralisten kommen immer wieder zu einem "Du follft". Es ist nur die geltende Moral, gegen die sie sich auflehnen, aber sie tun es im Namen und zu Gunften einer neuen und, wie sie meinen, besseren Moral. Auch Rietssche will zwar die alten Tafeln zerbrechen, dafür aber neue

aufhängen über den Menschen und seine Moral ist sogar — wir haben es schon früher bemerkt — sehr strenge, sie fordert jene Selbstbeherrschung und Entsagung, jene Konzentration im Großen und Kleinen, die er selbst geübt hat. Also steht sest: Moral muß sein, es fragt sich nur was für eine. Damit stehen wir diesseits von Gut und Böse.

2. Wir haben nun Gut und Böse aber noch gegen einen anderen und viel gefährlicheren Feind zu versteidigen. Während der Immoralismus sie leugnet — ein ganz aussichtsloses Unternehmen —, versucht der Monismus ihren Sinn abzuschwächen, was nur zu leicht möglich ist.

Der Monismus ist eine jener Denkweisen, die in der Geschichte des geistigen Lebens immer wiederskehren, weil sie einer berechtigten und notwendigen geistigen Tendenz entsprechen. Sein Wesen besteht in dem Versuche, die Gesamtwirklichkeit auf ein einheitzliches Prinzipzurückzusühren. Seine zwei Hauptsormen sind darum der spiritualistische oder idealistische Monismus, der die Materie aus dem Geiste, und der materialistische Monismus, der den Geist aus der Materie erklärt. Heutzutage aber stehen wir unter der Herrschaft einer Mischsorm, die wir natus ralistischen Monismus oder kurzweg Naturalismus genannt haben. Sie leugnet nicht die relative Selbständigkeit des geistigen Lebens, weil sie die wissens

schaftliche Unhaltbarkeit des Materialismus einsieht, aber sie nimmt auch nicht entschlossen ein geistiges Brinzip als Grund der Wirklichkeit an, sondern zieht schließlich doch den Geift in die Natur guruck. Der Geist ist ihr doch nur Blüte der Natur, nicht eine felbständige, anders geartete Wirklichkeit, die sich über die Natur erhebt. Sie kennt keinen Bruch, keinen Kampf, keine Freiheit, folglich auch keine Schuld und Verantwortlichkeit; das ganze Leben ist nur eine geradlinige Fortsetzung des Naturgeschehens, gang ben gleichen Gefeten unterworfen wie biefes. Auch das sittliche Leben ist also nicht die Erhebung in eine überlegene Wirklichkeit, sondern aus den natürlichen Trieben und Bedürfniffen des Menschen restlos abzuleiten. "Gut" ift, was diesen entspricht, "bofe", was ihnen widerstreitet, beides sind aber keine absoluten, sondern bloß relative Werte. Die fittliche Welt verliert ihre Heiligkeit und wird zu einer Maschine, die ihren Ameck erreicht, wenn sie ihrem Besitzer möglichst viel Nugen oder Lust einbringt. Jedenfalls bleibt das sittliche Leben ein Teil des großen Natur= lebens; mag es auch feine entzückende Blüte fein, es bleibt darin verflochten und stirbt mit ihm.

Anders der Idealismus. Ihm bedeutet die fittliche Welt eine neue, naturüberlegene Wirklichkeit. In der Moral handelt es sich für ihn um ein Heiliges, ein "Du sollst". Es tritt dem Menschen

## Die Grundlagen der Moral.

darin ein Unbedingtes entgegen und fordert gebieterisch Gehorfam. So gelangt die Ethik in einen scharfen Gegensat zu den übrigen Wiffenschaften. Diese handeln von etwas, das gegeben ift, die Ethik von dem, was fein soll. So ist auch die Moral als Praxis von den übrigen geistigen Betätigungen scharf geschieden. Aufgabe und Leidenschaft der wiffen= schaftlichen Arbeit ist es, die Welt als Urfache und Wirfung zu erklären; die Religion will sich in Beziehung setzen zu einer überweltlichen Macht; die Runft bildet eine Welt des schönen Scheins, ben Geift der Materie vermählend und, wo fie echt ift, ihren Zauberschleier aus der Hand der Wahrheit empfangend; in der Moral aber vernimmt der Mensch die ungeheuer ernste Aufforderung zum Gehorfam, er soll durch Gesinnung und Tat eine neue, höhere Wirklichkeit schaffen. Er betritt, indem er diesem Rufe folgt, ein neues Land, das Reich der Freiheit, er wird sich felbst zum Gegenstande schöpferischer Arbeit. Darin besteht die leidenschaftliche Lebens= wärme und alles überragende Würde der Moral:

> "Müffen" ist der Anechtschaft Kette, Die dem Stoffe ward gegeben; "Sollen" ist der Ruf zur Stätte, Der entsprossen ist das Leben.

Nun erst besinden wir uns recht im Lande von Gut und Bose. Beide Worte bekommen wieder ihren großen Sinn. Aber wollen wir denn wirklich Geist und Natur auseinanderreißen in zwei geschiebene Melten? Wird dadurch nicht der Einheitstrieb unseres Denkens beleidigt, der uns doch nötigt, die Welt in letter Linie auf ein einziges Prinzip zurückzuführen? Es ist darauf zu antworten, daß auch wir über den Dualis= mus hinaus zulett zu einem Monismus gelangen merden, der aber nicht den Geift der Natur unterwirft, sondern die Natur dem Geifte, fo daß die Natur das Mittel wird zur Erfüllung des höchsten sittlichen Zweckes. Aber vorher muß der große Bruch geschehen sein : der Duglismus zwischen Gut und Bose ift eine Wirklichkeit, die sich nicht hinwegerklären läßt. Erft der Kampf führt zur Verföhnung. Wie es mög= lich fei, daß in die Welt diefer Rampf, diefe Ent= zweiung hereingekommen, wird wiffenschaftlich wohl nie erklärt werden — das Problem der Entstehung des Bösen gehört zu den wirklichen, ewigen Belt= rätseln — aber die Wissenschaft reicht nicht auf den Grund der Dinge. Jedenfalls hat sie die Aufgabe, nicht die Tatsachen wegzuerklären, sondern sie anzuerkennen. Bu diesen Tatsachen gehört der Unterschied zwischen Gut und Bose. Das ift zu beweisen. Der große Kampf dreht sich um

## 2. Das Beilige in der Moral.

Wir haben, als wir von den moralischen Strösmungen der Gegenwart sprachen, die Ethik des natus

ralistischen Monismus in den Grundzügen kennen gelernt. Sie tritt unter verschiedenen Namen auf: als Epikureismus, Utilitarismus, Evolutionismus, gemeinsam ist ihr aber das Ziel, das sie dem sittlichen Handeln sett, es ist das einzig mögliche: die Wohlsahrt. Und zwar meistens nicht bloß die des Einzelnen, sondern auch die der Andern, "das größte Glück der größten Zahl" (Bentham), so daß Egoismus und Altruismus harmonisch vereinigt sind im Prinzip der Solidarität. Diese Ethik kann sich mit dem Jdealismus auf mancherlei Weise verbinden, wir beurteilen sie hier nur in ihrer reinen Form.

Es foll gegen diese Versuche kein moralischer Vorwurf erhoben oder gar die persönliche Sittlichkeit ihrer Urheber verdächtigt werden; es kann moralische Vortrefflichkeit, ja moralischer Enthusiasmus mit einer verkehrten Morallehre verbunden sein und umgekehrt. Aber es braucht wenig psychologischen Tiesblick, um einzusehen, daß es sich dabei um eine im großen und ganzen unfruchtbare Sache handelt. Diese Erklärung leistet nicht, was eine Erklärung leisten soll, sie steht ratlos vor den Höhen und Tiesen der Welt des sittlichen Lebens. Daß sogar scharssinnige und nicht oberslächliche Denker sich je und je dabei beruhigen konnten, erklärt sich nur aus einer Eigenschaft dieser ethischen Versuche: daß sie ängstlich alle theologische oder metaphysische Begründung vermeiden und sich auf den rein humanen

Boden stellen, sich auf die Wiffenschaft allein gründen wollen. Sie sind Produkte der Mübigkeit oder auch sie treten auf, wenn Philosophie und Religion erstarrt find. Und doch sind sie fich felbst unbewußt nur ein Widerschein der großen schöpferischen, will fagen, religiöfen Zeiten : mas fie geben, find Refte vom Mahle der Götter. Was die Menschheit mit ungeheurer Mühe errungen, was ihr als sittliche Offen= barung in ihren Heroen geschenkt worden ist, wird als selbstverständlich betrachtet. Es ist Moral des common sense und oft nur höheres Philistertum. Sobald die letten Voraussehungen näher geprüft würden, entstünden unbequeme Fragen wie die: was ist denn eigentlich Wohlfahrt? Denn das ist so gang und gar nicht selbstverständlich. Wohlfahrt ist für jedes Wesen verschieden. Des Schweines Wohlfahrt ift erreicht, wenn es genug Futter hat und eine warme Streu: darum fühlt sich Stuart Mill zu der Berwahrung gedrängt: ein unbefriedigter Mensch ist beffer als ein befriedigtes Schwein. Aber warum benn? Offenbar, weil im Menschen nach seiner Meinung etwas Größeres ift, das Achtung verlangt, weil es Würde hat. Was ift denn das wohl? Wir stoßen hier offenbar auf die Frage: Was ist der Mensch? Woher kommt er? Was ist sein Sinn? Damit stehen wir aber sofort den ewigen Problemen der Religion gegenüber, vor denen alles BogelstraußSpielen nichts hilft. Kurz: von welcher Seite immer wir dieser Ethik nahen, immer wieder stoßen wir auf den Sand. Die folgerichtige Nühllichkeitsmoral rät uns an, unser sittliches Verhalten nach der Überlegung zu ordnen: "was dient in diesem Falle zu beinem Ruten? Darfft du unmittelbar beinen egoistischen Trieben gehorchen oder mußt du dir Zwang antun aus Rücksicht auf beinen dauernden Ruten, weil du ja nicht allein auf der Welt bist?" Das ist aber eine elende Rechnerei, die sich der bunten Fülle und Poefie des wirklichen Lebens gegenüber ungefähr fo ausnimmt, als wollte man den Gehalt einer Beet= hovenschen Symphonie durch eine mathematische Formel erschöpfen. Die modernen Geftaltungen diefer Art Moral betonen denn ja auch, daß diese Rechnung nicht von jedem Ginzelnen angeftellt werden muffe. Die geschichtliche Entwicklung habe allmählich durch eine Art natürlicher Auslefe eine Summe von Berhaltungsmaßregeln festgeftellt, die fich als die gur Er= zeugung unserer Wohlfahrt, sowohl der des Individuums, wie der der Gemeinschaft, tauglichsten erwiesen hatten. Diese seien uns zur zweiten Natur, jum "Gemiffen" geworden und unfer Verhalten richte fich inftinktiv barnach. Auch suchen fie ja ben kraffen Egoismus der utilitarischen Moral etwa eines Bentham dadurch zu vermeiden, daß sie im Menschen neben bem egoistischen einen altruistischen Trieb als von Natur gegeben annehmen. Aber wir fommen bamit nicht einen Schritt weiter. Denn wie? Wenn ber moralische Inftinkt allein mich nicht mehr sicher führt, wenn ich mir über mein moralisches Tun Rechenschaft ablegen will und muß, mas helfen mir dann diese zwei pon den Gelehrten schön zurechtkonstruierten Naturtriebe? Wenn die Leidenschaft mich stachelt, meinem eavistischen Begehren zu gehorchen, was hilft mir denn die Erinnerung an den altruiftischen Trieb in mir? Das ist ja auch nur ein Naturtrieb, warum sollte er heiliger sein als der Egoismus? Was mich dann doch abhält, diesem zu fröhnen, ist vielleicht die Angst vor den Folgen — also eine Erwägung, die mit dem, was man von jeher unter Sittlichkeit verstand, nichts zu tun hat. Wir kommen aus dem Bann des Naturalismus nicht heraus - es fei denn, daß wir uns auf einen andern Boden flüchten, daß wir dem naturalistischen Unterbau einen idealistischen ober religiösen Oberbau hinzufügen, was denn auch fast immer geschieht, zum Beweiß, daß es keine echte Moral gibt ohne ein Heiliges. 1)

Dafür sei auch die Kunst als Zeugin aufgerusen. Sie offenbart uns die Tiefen der Menschenseele besser als irgend ein Lehrbuch der Ethik oder Psychologie.

<sup>1)</sup> Sine aussührlichere Kritik der naturalistischen Moral bietet Henfel: Grundprobleme der Cthik. Leipzig, Teubsner 1908.

Namentlich gilt das von der Dichtung und hier wieder befonders von der Tragödie. Diese stellt den Zussammenstoß der Grundgewalten dar, die das Leben in der Tiese bewegen, und wie Seelen in diesem Zussammenstoß zerbrechen. Hier treten überlegene, anosnyme Mächte in das Menschenwesen ein, Gäste aus einer überirdischen Wirklichkeit, und fordern ihr Herrenzrecht; Himmel und Erde bewegen sich um die sittliche Entscheidung einer Menschensele. Wie dürste sich an die Naturgröße dieser Sewalten das blasse Geslehrtenkind der positivistischen Moral heranwagen? Man lese die Orestie des Üschylus oder Shakespeares Richard III. und dann Höffding oder Spencer!

Auch das Heldentümliche in der Geschichte spottet solch naturalistischer Erklärung. Das macht den Helden, daß er sich losreißt von der Macht der Überlieferung und des Milieu und der Wahrheit der Dinge unmittelbar ins Gesicht schaut, daß er seder Klugheits= und Nüplichkeitserwägung spottend dem Zwang des inneren Gebotes folgt, das er als ein Heiliges erkennt. Wie sind, um die größten der Helden zu nennen, die Propheten so wenig Gelehrte und so wenig Rechner gewesen! Sie werden vom Geist erfaßt und fortgerissen, oft gegen ihren Willen; sie verkündigen gegenüber aller Klugheit und Kützlichsteit die Forderung des Unbedingten, sie treten auf als solche, die sich berusen wissen; sie geben ihre

"Wohlfahrt", ihr Leben hin, nicht immer freudig, aber sie tun es, weil sie müssen. Wie könnten die zwei klugen Triebe Egoismus und Altruismus je solches wirken? Auf diesen Höhepunkten des sittlichen Lebens zeigt sich klar, daß in diesem eine überlegene Welt, eine nicht weiter erklärbare Macht, ein heiliges "Du sollst" dem Menschen entgegentritt. Wehe ihm, wenn er nicht gehorcht.

Dieses Du sollst" zu finden, ist denn auch das eigentliche Ziel des fittlichen Ringens der Menschheit. Wenn es verloren gegangen ift, wenn feine Stimme nicht mehr deutlich gehört wird, so bedeutet das für die Befferen eine qualende Angst, eine totliche Krifis. Es beginnen dann die Zeiten des Suchens und Dürftens, wie wir eine durchleben. Nicht handelt es sich darum, irgend ein hübsches ethisches System zu zimmern nichts leichter als das -, sondern darum, daß wir biefes Beilige finden, das uns überwältigt, zwingt, erlöst; daß wir eine Macht finden, der wir uns gang hingeben können, weil wir fühlen, daß sie allein es verdient, daß das beste in uns bei ihr wohl aufgehoben ift, daß fie uns felbst heiligt. Und das sind die großen Zeiten der Geschichte gewesen, wo dieses Beilige die Welt wieder in feinen Bann gezwungen hatte.

Diese große Moral (die nach unserer Meinung allein den Namen Moral verdient) ist im Bereiche

## Die Grundlagen ber Moral.

der Philosophie von zwei Männern in typischer, ewiger Beise verkündigt worden: von Plato und Kant. Beide ordnen ihre Ethik einer umfaffenden Weltanschauung ein, sie begründen sie, anders ausgedrückt, religiös. Sittlichkeit ist Hineinwachsen in eine über die Natur erhabene Welt, sie hat nichts zu tun mit Klugheits= oder Nüglichkeitsrücksichten oder gar mit bem Streben nach Luft. Diese Grundstimmung findet nun in dem Suftem diefer beiden großen Lehrer ber Menschheit einen bei aller Verwandtschaft doch recht perschiedenen Ausdruck. Bei Plato ist das sittliche Leben Teilnahme an einem höchsten But, ber Idee des Guten (die bei ihm gleichbedeutend ist mit der Gottheit). Ihr gleichgestaltet zu werden, ift des Menschen höchstes Ziel. Die Seele hat einft, bevor fie in den Kerker der Körperlichkeit eingegangen ift, die Sbee geschaut in ihrer Schönheit. Gine Erinnerung davon ift ihr geblieben auch in der Fremde der Sinnen= welt. Wo das Gute ihr entgegentritt, da erregt es in ihr eine heftige Begierde (ben Eros) nach ihm. Und zwar ift es zunächst die Schönheit, die folchen Trieb erregt, aber die Schönheit ist nur die Führerin sur sittlichen Gute. Da jedoch die Seele, solange fie im Körper lebt, von ben Banden der Sinnlichfeit gefangen gehalten wird, fo ift Sittlichkeit ein Rampf gegen den natürlichen Zustand, eine Überwindung ber Natur. Durch biesen Kampf fteigt die Seele von

Reinheit zu Reinheit, von Schönheit zu Schönheit allmählig empor bis zur vollendeten Anschauung der ewigen Idee, die sie allerdings erft in einem andern Leben erreichen kann; ober auch - und das ist die mehr der Welt zugekehrte Seite der platonischen Moral - die Idee steigt gleichsam herunter, geht in die Sinnlichkeit ein und verklärt fie ju Mag, Reinheit und Schönheit. Es ist eine priesterliche Moral, die einen ganz unübersehbar großen Einfluß geübt hat bis auf diesen Tag. Bon ihr aus fließt ein tiefer Strom auf Christus zu. Doch bleibt Plato insofern noch der Vertreter der antiken Welt, als seine Sittlichkeit, wenn auch in den reinsten Formen, doch vorwiegend Teilnahme an einem Gut, Güterethik ift. Ihr Bentrum liegt weniger in der Perfonlichkeit, als in der Sache. Wie für den gewöhnlichen Griechen ber Mensch nur durch seine Eingliederung in die staatliche Gemeinschaft, die Polis, einen Wert hatte, fo für Plato durch die Zugehörigkeit zur Welt der Ideen, der Hódis pévousa, um einen Ausdruck des Neuen Testamentes zu brauchen, der aus Platos Welt stammt.

Auch ift nicht zu verkennen, daß diese Lehre einen mehr intellektualistischen Charakter trägt. Der Verstand ist es, der zur Anschauung der Idee führt, der Philosoph steht der Gottheit am nächsten. Was den Menschen an der Erreichung seines Zieles hemmt, ist die

## Die Grundlagen ber Moral.

Materie, die Tatsache, daß seine Seele in die Körperslichkeit eingeschloffen ist, also etwas Sachliches, Äußersliches.

Rant aber lehrt in herber Ginseitigkeit die Ethik ber Gefinnung. Er murgelt in ber Beifteswelt, die durch das Christentum jene große Umwertung der Werte erfahren hatte, die durch das Wort Berinnerlichung bezeichnet werden kann. Und er ist nicht benkbar ohne Luther. Aller Nachbruck liegt hier auf dem Menschen selbst, alles ift ins Innere jurudigenommen. Bie der Berftand Gefetgeber der Natur ift, die er, allerdings nicht ohne Anregung burch bas "Ding an sich" aus dem Eigenen aufbaut, so ift die prattifche Vernunft die Schöpferin der fittlichen Welt. Nichts Fremdes darf fich einmischen. Allerdings ift es nicht bas empirische Selbst bes Menschen, bas sich nach Belieben sein Gefetz gibt. Bielmehr tritt ihm bas Gesetz entgegen als kategorischer Imperativ, als eine Macht, die unbedingten Gehorfam fordert. Es ertont das unerbittliche "Du follst". Die Sittlichkeit ist unbedingter Gehorfam gegen diefes "Du follft". Rant ift ber Lehrer des Gesetzes. Aber es ift nicht eine von außen her uns aufgelegte Satzung, es ift bas Bejet unferes eigenften Wefens; wir find autonom. In unserem Gewiffen wird das "Du follft" ein Teil unfer felbit, die Stimme unferes tiefften Befens. Es ist aber eine durchaus heilige Stimme. Sie kennt

#### Die Grundlagen der Moral.

keine Rlugheitsrücksichten; jede Mithilfe der Reigung wäre Verunreinigung; Sittlichkeit ift Gehorsam und je mehr fie bloß Gehorsam ift, desto mehr ift sie reine Sittlichkeit. In diesem Gehorfam gegen das Gesetz besteht die Würde des Menschen. Er hat feine andere. "Es ift überall nichts in der Welt, ja überhaupt auch außer derselben zu denken möglich, was ohne Einschränkung für gut fonnte gehalten werden, als allein ein guter Wille." In dieser Bestim= mung, dem Gesetze zu gehorchen, besteht auch die Würde des Mitmenschen, die unsere Achtung fordert. Auch das Verhältnis zu den Mitmenschen darf nicht durch falsche Gesichtspunkte verdorben werden. Sandle fo, daß du deinen Mitmenschen nie als bloßes Mittel, immer als Selbstzweck betrachtest! Damit ist Kant der große Lehrer der Menschenwürde geworden möchten die, die diesen Begriff fo häufig verwenden, nicht vergeffen, an welchem Baum diefe Frucht gewachsen ist und immer wieder wachsen muß. Und auch der Lehrer der Freiheit ist er gerade damit geworden. Freiheit gehört wie bei Plato so auch bei Kant zu den unentbehrlichen Voraussehungen der Sittlichfeit. Dem "Du follft" muß ein "Du fannst" entsprechen. Wenn die theoretische Vernunft dieses nicht begreifen kann, fo ift bas nicht entscheidend. Denn die praktische Vernunft reicht tiefer in den Kern ber Wirklichkeit hinein und sie fordert Freiheit. Ohne

Freiheit gabe es feine Sittlichkeit, folglich muß es Freiheit geben. Auch Gott ift "ein Poftulat ber praktischen Vernunft." Es muß eine Macht bes Guten geben, die diesem sein Recht verschafft und ihm ewige Bedeutung verleiht. Der Gottesglaube ruht auf dem Granitfels der sittlichen Gewißheit, er ift damit ganz innerlich gegründet. So verleugnet biefe Lehre nicht ihre Herkunft von Martin Luther; sie ist Beift aus feinem Geift. Kants Gefinnungsethik ift gewachsen auf dem Boden der Rechtfertigung aus bem Glauben allein. Man könnte auch fagen, Kants Sittlichkeit fei religios begründet. Denn fie ift durchaus ein Unbedingtes, etwas, das Macht hat über den Menschen, eine transzendentale Wirklichkeit, die fich unserem Gewiffen auftut. In ber Schulfprache ausgedrückt: die Moral ist die ratio cognoscendi (der Erkenntnisgrund) Gottes, Gott aber ift bie ratio essendi (ber Seinsgrund) der Moral. Weil das "Du follft" von Gott ftammt, bem heiligen Gott, fo führt es auch zu ihm.

Es ist die Aberzeugung, die diese Schrift verstritt, daß Kants Ethif, in ihren einsachen Grundzügen verstanden, die Moral ist oder doch der wichtigste Teil der Moral. Sie ist inmitten der modernen Geistesswelt ein Hochgebirge, von dem frische, herbe Luft in die Niederungen strömt, das mit seinem Ernst und seiner Reinheit immer wieder Menschenseelen in die

Höhe ziehen muß, daß sie frei werden von den lähmenden Lehren der Nüglichkeit oder Sinnlichkeit, und aus dem Lande jenseits von Gut und Böse voll Scham zurückkehrend sich demütigen und erheben lassen durch die Majestät des Guten.

Weil aber Kants Gedankenwelt schwierig zu durchwandern ist, weil leerer Formelkram und stilwidrige Zutaten die Herrlichkeit ihres Grundriffes vielfach verdecken, so ist es gut, daß der Meister von Königsberg Jünger gefunden hat, die ihm beinahe ebenbürtig waren und ihn zum Teil beffer verftanden als er sich felbst. Da ist Schiller, der die Kantische Lehre befreite vom Geruch der Schulftube und der Unschönheit der Erscheinung, indem er sie umschuf in der Glut seiner Prophetenseele, ihr sein fortreißendes sittliches Pathos einhauchte und seine mächtige Zunge lieh.4) Da ist Fichte, der ernst machte mit dem Worte, daß am Anfang die Tat ift, für den die Welt nur Sinn hat als Schauplat und Stoff der sittlichen Betätigung, der mit feinen Reden an die deutsche Nation als ein Sturmwind in die Atmosphäre der Verweichlichung und Verfunkenheit in Rleinmut fuhr und so den Idealismus zum ftärkften Realismus machen half, zu der Kraft, welche die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Es darf hier ununtersucht bleiben, wieweit die Schillersche Ethik, so wie sie in seinen philosophischen Abshandlungen vorliegt, eine Umbildung der Kantischen bedeutet.

stärkste "Realität" jener Zeit, Napoleon, niederwarf. Fichte hatte auch in der Nachfolge Schillers einen Gedanken herausgearbeitet, der bei Kant nicht zu rechter Entwicklung gelangt war: die Bedeutung der Persönlichkeit, das Recht des Judividualismus. Bei Kant ist der Einzelne zu sehr blos Paradigma zum sittlichen Gesetze. Doch sinden sich bei ihm alle Grundlagen, ohne die ein gesunder Individualismus sich nicht entsalten kann: die Autonomie, die Freiheit, die Würde der Persönlichkeit, die Heiligkeit der Pflicht, der er seinen berühmten Hymnus anstimmt. Wo Pflicht ist, da ist auch Beruf. Und hier hat Fichte eingesetzt. Ieder hat seine bestimmte Kolle im Weltplan, Ieder sein besonderes Werk zu tun — wehe ihm, wenn er es nicht tut.

Damit sind wir auch zu dem Manne gelangt, in dem Kants und Fichtes Lehre zu der angelsächsischen Welt gewandert sind, um von dort in neuer und machtvoller Gestalt zu uns zurückzusehren. Wir meinen Carlyle. Er predigt das Evangelium des Kampses und der Arbeit. Bei ihm verbinden sich Kant und Fichte mit dem Eisergeist des Puritanismus und einer aus dem Geiste des Puritanismus stammenden dramatisch großartigen Geschichtsaussauffassung. Die Geschichte ein Kamps Gottes mit "Beelzebub" d. h. dem Geist der Unordnung, Frechheit, Lüge, ein Ringen des ewigen Ja mit dem ewigen Nein, ein Ausstieg aus

dem Chaos zum Kosmos; der Mensch entweder ein Reind oder ein Mitarbeiter Gottes. Jede Seele ewig wertvoll, jeder Augenblick ewig bedeutungsvoll; Gut und Bofe die beiden Mächte, beren Spannung die Geschichte ausmacht, deren Rampf aber in jeder Menschenbruft sich wiederholt, so daß von seinem Ausgang das Schicksal der Seele abhängt: jeder Einzelne also Glied eines großen Geifterreiches, bas gehorsam seinem Berrn dienen foll; alles groß, ernft, pathetisch. Carlyle gebührt auch das Berdienst, einen Begriff hervorgehoben zu haben, der sich bei Rant allerdings auch findet, aber erft bei Göthe zu voller Entfaltung gelangt: die Chrfurcht. Ehrfurcht vor dem Beiligen in den Dingen, in den Mitmenschen, in uns selbst, vor dem, was über, neben und unter uns ift und damit auch vor uns felbst, das ist die Grund= lage der Religion und der Moral. Bei dieser Erkenntnis, das ist unsere Überzeugung, muß es bleiben.

## 3. Der Meg zur sittlichen Erkenntnis.

Die Ethik, die wir vertreten, behauptet ein Doppeltes: 1. Daß es in der Moral eine unbedingt verpflichtende sittliche Forderung gibt, die nicht aus dem Naturtried abgeleitet werden kann; 2. daß im Menschen eine Anlage dazu vorhanden ist, die Fähigsteit, es zu fassen und ihm zu gehorchen. Wie stellen wir nun fest, daß diese Annahme den Tatsachen entspreche?

#### Die Grundlagen der Moral.

Die Antwort auf diese Frage ift ein ehr= liches Zugeständnis: eraft beweisen läßt sie sich nicht. So wenig als das Dasein Gottes können die letten sittlichen Wirklichkeiten theoretisch demonstriert werden. Gewiß ruht auch die sittliche Überzeugung auf Tatfachen, den stärksten und tiefsten die es gibt, aber es find nicht Tatsachen, die wissenschaftlich festgelegt werden könnten: in der Moral handelt es sich um Werte, Werte aber müffen gefühlt, geglaubt werden, nur dem Glaubenden sind sie da. Ob Nietzsche oder Tolstoi Recht hat, das entscheidet in letzter Linie nicht das Räsonnement. Wenn Jemand, dem Rate Nietsiches folgend, sich jene Affassinenlosung aneignen wollte, "Nichts ift mahr, alles ift erlaubt" - fo könnten wir ihm zwar fehr vieles entgegenhalten, aber beweisen könnten wir ihm die Unrichtigkeit folcher Anschauung nicht, wenn auch die praktische Widerlegung nicht lange auf sich warten ließe. Darum hat die Wiffenschaft der Ethik in der Geschichte des sittlichen Lebens nur eine sehr bescheidene Rolle gespielt, etwa ähnlich wie die Lehrbücher der Dogmatik im Leben der Religion. Es fehlt ihr jede schöpferische Kraft. Vielmehr ver= hält es sich mit der großen Moral, die wirklich das Leben der Bölker beeinflußt, wie mit der Religion. Sie ift Offenbarung und Träger der Offenbarung find die Propheten, oder, wie man etwa fagt, die fittlichen Genien: Sofrates, Plato, Augustin, Dante, Kant, Schiller, Göthe, Schleiermacher, Carlyle, Emerson, Tolstoi. Und in letter Linie ift die Moral ein Teil der religiösen Offenbarung. Darum ift ihr auch prophetisches Wesen eigen. Auch die großen sittlichen Führer reden als folche, die Gewalt haben und nicht wie die Schriftgelehrten. Subjeftiv betrachtet aber ift Moral Erleben. Der Mensch muß es mit ihr wagen. Erst durch die Tat kann ihre Wirkichkeit bewiesen und erfahren werden. Das ist gerade die eigentliche Würde der Moral. Da= durch wird fie zu einer Sache der Freiheit, zum Beheimnis und Heiligtum des allerpersönlichsten Lebens. So ermöglicht sie das Heldentum im Menschen. Es gereicht ihr nicht zur Schande, daß der Professor nicht sagen kann: "sehet, ich habe sie euch bewiesen, nun wißt ihr, daß es so ist"; sie teilt damit das Vorrecht alles Größten. Sie braucht keine Lehrbuchparagraphen und keine theoretischen Zwangsmittel, fie findet die freie Liebe derer, die im Stande find, ihre Schönheit zu fassen.

Das ist denn auch der Weg, auf dem unser Geschlecht, wie jedes andere, dazu gelangen kann, des Heiligen wieder gewiß zu werden: Aufgerütteltwerden durch große Ereignisse, Besinnung, Verinnerlichung, m. e. W. Buße, entschlossen Tat.

Damit soll nicht geleugnet werden, daß die ethische Theorie ihre wichtige Aufgabe habe. Sie wirkt aufklarend, schafft heilfame Unruhe. Soweit fie in der Art Spencers mehr Untersuchung des Werdens und Bachsens der sittlichen Borstellungen ift, leiftet fie den Dienst aller geschichtlichen Betrachtung; wo aber ein großes ethisches System auftritt nach Art bes Kantischen ober Fichteschen, das getragen ift von der Kraft einer prophetischen Persönlichkeit, da wirkt es begeifternd durch feinen Ernft und feine Großartigkeit, da wirkt es eben als Offenbarung. Auch bleibt der ethischen, wie der religiösen Theorie eine nicht undankbare Arbeit: wenn sie das, worauf es ihr ankommt, nicht beweisen kann, so kann sie ihm doch Luft und Licht schaffen, indem fie die Angriffe wider= legt, die ihm von Seite der Gegner erwachsen. Und das allein ift hier unsere Aufgabe. Wir wenden uns ben großen Unfechtungen gu, benen eine Ethif bes "Du follft" in der Gegenwart ausgesetzt ift.

## B. Die Moral und das moderne Weltbild.

# 1. Sittliche Mahrheit und Entwicklungslehre.

Zwei Dinge, sagt Kant, seien es, die ihn mit immer neuer Bewunderung und Ehrfurcht erfüllten, der gestirnte Himmel über ihm und das sittliche Gesetz in ihm. Sollten wir diese Ehrfurcht vielleicht nicht mehr empfinden können, weil wir inzwischen Wissende geworden sind? Wir wissen, welche Gesahr der Moral von der Entwicklungslehre her droht. Sie scheint die sittliche Wahrheit aufzuheben, indem sie zweierlei nachweist: 1. den Ursprung der Moral aus niedrigen Trieben, 2. den beständigen Wechsel und Wandel der moralischen Begriffe: πάντα ρετ "alles sließt". Es ist nachzuweisen, daß die Entwicklungslehre die idealistische Ethik nicht zu Falle bringt.

1. Zuerst ift zu betonen, daß über die Ent= wicklung der Moral in den vorgeschichtlichen Zeiten fichere Ergebniffe der Forschung nicht vorliegen. Es aibt ein buntes Tatsachenmaterial und dazu eine Fülle von Hypotesen, im übrigen aber liegen die Anfänge der Moral ebensosehr im Dunkeln, wie die ber Religion. Da wir auf so unficherem Boden wandeln, ist Vorsicht doppelt geboten. In fünfzig Jahren wird das Urteil über diese Dinge sich vielleicht sehr verändert haben. Es ist doch fraglich, ob die Entstehung der Moral so sehr das naturalistische Gewand getragen hat, wie die darwinistisch gefärbte Entwicklungsmoral will. Soviel mag immerhin feststehen, daß die Ent= wicklungslehre ein so sicherer Erwerb ist wie das kopernikanische Weltbild, mag der Darwinismus noch so rasch zerbröckeln. Und darum wird auch in ber Moral ein Aufsteigen aus tierischen Ursprüngen anzunehmen sein. Auch soweit sie im hellsten Lichte

dern Umbildung und Höherbildung, Entwicklung, wie wir meinen. Der Grieche hielt gewisse Eigenschaften für unwürdig, unadelig, die das Christentum am meisten preist; dem alten Germanen wäre Feindesliebe schändlich und frevelhaft erschienen; in Babylon galt Prostitution als Religionspflicht und was wir jetzt als Mord verabscheuen, wurde wer weiß wie viele Jahrtausende des menschlichen Lebens als Blutrache für heiligstes Gesetz gehalten. In zwei oder dreishundert Jahren wird vieles als abscheulich gelten, was uns jetzt ganz harmlos dünkt. Diese Tatsachen werden wohl kaum zu leugnen sein.

2. Aber so peinlich uns solche Erkenntnis auf den ersten Blick erscheint, sie kann unsere sittliche Grundüberlegung nicht umstoßen. Eines steht doch sest: es kann in der Entwicklung nichts zum Vorschein kommen, was nicht in der Anslage begründet war. Es muß in der Natur des Menschen eine Fähigkeit sein zu sittlicher Beredlung, sonst wäre er geblieben, was er war: ein Tier. Es gehört zu den sichersten der Tatsachen, daß keine äußere Einwirkung aus einem Wesen etwas hervorlockt, das nicht in ihm vorgebildet war. Jeder Lehrer weiß das von seinem Zögling. Er kann keinen Dichter aus einem Knaben machen, der nicht dichterisch begabt ist. Nicht anders ist es gewesen in der großen

Erziehung des menschlichen Geschlechts durch die Geschichte.

Mit diesem Erziehungsgedanken muffen wir Ernst machen. Und nun ist zuzugeben, daß hier zwar nicht für unfer Denken, aber für unfer Gefühl eine Schwierigkeit vorliegt. Wir hegen eine Art Mißachtung gegen das historisch Gewordene. Es dünkt uns schwer erträglich, daß die herrliche Frucht Sitt= lichkeit in so häßlicher Schale follte gewachsen sein. Der sittliche Adel der Menschheit droht durch diese unedle Vergangenheit zerstört zu werden. Ich mache aber darauf aufmerkfam, daß auf dem Gebiete der Religion gang die gleiche Erscheinung wiederkehrt. Auch dort mußte die Annahme einer Urreligion fallen gelaffen und die Tatfache anerkannt werden, daß das religiöse Werden durch viel Buft und Greuel hindurchführte. Das Peinliche, das diese Erkenntnis für unser Gefühl hat, wurzelt wohl noch in der ererbten Vorstellung von einem vollkommenen Urzustande, von dem die spätere Entwicklung nur ein großer Abfall gewesen. Da muffen wir eben nicht bloß umdenken, sondern um fühlen lernen. Unfer Abel liegt nicht in der Bergangenheit, sondern in der Rufunft. Doch haben wir uns der Bergangenheit nicht zu schämen. Was wir besitzen, ist ihre Gabe und die vor uns waren, haben sichs mahrlich sauer werden laffen, vorwärts zu kommen. Alfo den falschen

Abelsftolz muffen wir uns abgewöhnen. Dagegen dürfen wir uns in abschließender Betrachtung doch fagen: wir stammen nicht vom Tier, fondern pon Gott. Auch Entwicklung ist im Grunde Schöpfung, nicht in sechs Tagen, sondern in Jahrmillionen, aber was bedeutet das sub specie aeternitatis? Was durch diese Schöpfungsarbeit zustande gekommen ist, wird darum nicht entwertet, weil es mehr Zeit (menschlich gesprochen) gekostet hat. Es ist daher ganz töricht, wenn man uns durch die Erinnerung an die Vergangenheit auf eine frühere Entwicklungsstufe zurückstoßen will. "Weil du damals Raubtierinstinkte hattest, so bift bu noch jett ein Raubtier, bift es beiner Natur nach." Biel richtiger und auch moderner wäre doch zu fagen: weil es feit Sahrtaufenden eine Fülle von Menschen gibt, in benen die Raubtierinstinkte erloschen und an ihre Stelle Gute, Reinheit, Edelfinn, Beiligkeit getreten find, weil es einen Buddha gegeben hat, einen Plato, einen Kant, einen Peftalozzi (um die Herrlichsten nicht einmal zu nennen), weil die Ge= schichte also eine deutliche Tendenz zeigt, diesen höheren Menschen, den Gottesmenschen, herauszuarbeiten, so ist offenbar dieser höhere Mensch ber mahre Menich, die lette Abficht der Schöpfung, fo hat Drummond Recht, wenn er ftatt von einem descent pon einem ascent of man redet. Die fitt= liche Entwicklung des Menschengeschlechts ist ein stürmisches Excelsior — höher hinauf! Wir werden darum, wenn wir einmal unsere Vorurteile und falschen Gefühlsweisen überwunden haben, Gott für die Entwicklungslehre danken. Denn sie ist ein großer Trost. Sie zeigt uns, unter wie großen Schwierigfeiten der Weg des Menschen bergauf ging und gibt uns die Hoffnung, daß wir weiter kommen werden ins Licht hinein; das, was wir erreicht haben, gibt uns die Zuversicht, an viel größere Dinge zu glauben.

3. Doch geben wir zu, daß der Entwicklungs= gedanke in der sittlichen Betrachtung nicht das lette Wort haben darf. Es ist in dem Mißtrauen dagegen ein Körnlein Wahrheit. Die Entwicklungslehre erweckt den Anschein, als ob es im sittlichen Leben nichts Festes, keine bleibende Wahrheit gebe, sondern nur ein ewiges Fließen. Wir suchen aber in der Sittlichkeit ein Unbedingtes, Endgültiges. Der Relativismus ist der Tod der Sittlichkeit. Aber ich sehe nicht ein, daß er die notwendige Folge der Entwicklungs. lehre wäre. Es hindert uns gar nichts, in der Ent= wicklung der Sittlichkeit einfach die allmählich fortichreitende Selbstoffenbarung des Guten zu sehen. Dieses Gute, (das gleichbedeutend ift mit dem sittlichen Gesetz, dem "Du follst") ist ewig, un= bedingt, unveränderlich, keinem Werden unterworfen. Aber es tritt nicht von vornberein in seiner ganzen

Klarheit in das Bewußtsein der Menschen ein, sondern läßt sich suchen. Es verhält sich mit der sittlichen Offenbarung gang gleich, wie mit der religiöfen. Gott tritt dem Menschengeschlecht nicht von Unbeginn in der Fülle seiner Gottheit entgegen - es muß ihn fuchen. Und gerabe vom Standpuntt einer idealistischen Moral aus ist nichts ein= leuchtender als diese Ordnung. So allein konnte die Religion, so allein auch die Sittlichkeit ein innerlicher Besit, ein Beiliges werden. Denn fo mußte Arbeit, Rampf, Bergblut dafür eingesett merben, so allein aber lernte man auch das Glück des Findens, den Jubel des Sieges kennen. Rur so bekam die Geschichte Gehalt, wurde sie dramatisch, nur fo fonnte überhaupt eine Gefchichte guftande fommen.

Geschichte bedeutet aber nicht nur Wechsel, sons bern auch im Wechsel ein Bleibendes. So ist es in der Geschichte des einzelnen Menschen. Unders ist das sittliche Bewußtsein des Kindes, anders das des gereisten Mannes, und doch weiß dieser, daß er der gleiche geblieben ist. Was im Manne zur Ents faltung kam, war im Kinde schon angelegt; was das Kind träumte und wie es urteilte, das war nicht einsach salsch, es war nur unreis. Die Entwicklung war also bloß durch Arbeit und Ersahrung hindurch ein Keisen, ein Bewußtwerden, ein Erwachen. Analog dürfen wir uns das sittliche Werden der Menschheit denken. Es ist ein Erwachen, ein Bewußtwerden. Die Geschichte ist nichts als das Mittel, herauszuslocken, was im Menschenwesen angelegt war, die sittsliche Welt immer deutlicher, immer ernster ans Licht zu bringen. Aber wenn auch die späteren Geschlechter an sittlicher Erkentnis den früheren überlegen sind, wenn wir auch längst hinausgewachsen sind über die Kindheitszeit der menschlichen Geschichte, so ist doch das, was jene träumten, was sie für recht hielten, die gleiche Wahrheit gewesen, die sich uns nun heller offendart. Also bleibt der ruhende Pol in der Ersscheinungen Flucht.

Das letzte Wort behält das Unbedingte, das Ewige. Alles Werden ist nur Wellenbewegung auf der Oberfläche, darunter ist der Felsgrund des ruhenden Seins, die Welt der ewigen Werte. Hier der Kampf, dort die Stille. Wie im Altertum die Lehre Heraklits vom ewigen Werden auf die der Cleaten vom ruhenden Sein folgte, aber auf ihn Plato, der Sein und Werden in seiner Ideenlehre verband, so werden wir aus der Betrachtungsweise, die überall das Kelative, das Wechselnde, Fließende sieht, dazu gelangen, nach all dem unsteten Wandern der Gedanken auszuruhen im Absoluten, von dem das Relative nur ein Wiederschein ist. Das Absolute aber ist das Gute.

# 2. Das Gewissen — Stimme Gottes oder Kulturprodukt?

"Es ist nicht sicher, noch geraten, etwas wider das Gewiffen zu tun; hier stehe ich, ich kann nicht anders." Dieses Bekenntnis Luthers vor dem Reichs= tage zu Worms ift die Proflamation des Gewiffens als oberfter Instanz in Sachen bes Glaubens und damit auch der Sittlichkeit. Der Borzug des Proteftantismus icheint uns fein Gemiffensernst zu sein, die Reformation selbst eine Tat des Gewiffens. Kant erscheint als der Philosoph des Protestantismus, weil seine Moral Gewiffensmoral ist. Der beste sittliche Besitz der protestantischen Bölker ruht auf dem Glauben an das Heilige, das sich im Gewissen verkündigt. Wenn biefer Glaube wankend wurde, dann ist nicht abzusehen, was anders die Folge sein konnte als der fittliche Bankrott. Unter Gewiffen verftand man die Stimme Gottes in uns, ben "Gott in ber Bruft", das Person gewordene Sittengeset; es war die Welt des Unbedingten felbst, die an diefer Stelle hereinragte in die von Raum und Zeit umgrenzte Birtlichkeit, es war eine Offenbarung, eine mit bem qu= nehmenden Gehorfam gegen feine Stimme immer reiner und reicher strömende Quelle der Wahrheit. Es war die ganze sittliche Wirklichkeit zusammengebrängt in das Bewußtsein bes Ginzelnen, der fittliche Mafrotos=

mus im Mikrokosmus schon vollständig enthalten, zwar nur der Anlage nach, potentia, wie der scho-lastische Ausdruck lautet, aber so, daß der äußere Anreiz nur diese träumende Welt auswecken konnte. Das sittliche Geset war mit sympathetischer Tinte in unser Gewissen geschrieben und der sittliche Fortschritt des Einzelnen wie des Geschlechtes bestand darin, daß diese Schrift immer deutlicher lesbar wurde. Damit wurde das Gewissen zum Zentrum der Persönlichkeit, es war des Menschen Würde, ja, es war die Persönlichkeit selhst. Gegen das Gewissen handeln, war so viel als geistigen Selbstmord üben.

Und nun höre man, was der gelesenste moderne Sthiker, Friedrich Paulsen, vom Gewifsen zu sagen weiß: "Das Gewifsen ist... das Bewußtsein von der Sitte oder das Dasein der Sitte im Bewußtsein des Individuums.") Das Gewifsen wird aus einer ursprünglichen göttlichen Mitzgift zu einem geistigen Naturprodukt, zum Niederschlag der in der jeweiligen Gesellschaft geltenden Regeln der Sitte. Gewifse Urteils= und Gesühlsweisen werden durch lange Ginübung von Geschlecht zu Geschlechtschließlich selbstverständlich, zur zweiten Natur; dazukommt noch die Sanktion des Gesetzs, die Erinnerung an empfangene Strafe und die Scheu vor den Göttern

<sup>1)</sup> Ethik, 1. Aufl. S. 282.

— und das Gewiffen ist fertig. Das Produkt all dieser Faktoren erscheint uns dann als eine einfache, ursprüngliche Größe, weil natürlich die Erinnerung an seine Entstehung verschwunden ist.

Daß diese Ansicht das Gewissen seiner Heiligkeit beraubte oder zum mindesten, daß sie ihm seine alte überragende Rolle im sittlichen und religiösen Leben nähme, scheint mir klar, wenn auch ihre Vertreter noch so lebhaft widersprechen. Denn der Gewissenssgläubige (wenn wir so sagen dürsen), will im Gewissen nicht nur die Stimmen der Menschen hören, sondern die Stimme Gottes, nicht die Relativitäten, sondern das Unbedingte. Es wird also vom Sturmbock des Zweisels die Festung berannt, in die sich aus einer verwirrenden und seindlichen Welt die Bersönlichkeit flüchten konnte, um dort auszuruhen im Frieden des Unbedingten und Ewigen, oder um von dort aus der ganzen Welt Trotz zu bieten: bennoch!

Wird die Festung standhalten? Ich glaube ja. Denn sie ist aus Fels gehauen. Die positivistische Ansicht steht im Widerspruch zu den größten und offenkundigsten Tatsachen. Der Positivismus zeigt eben auch hier, daß er nur das Durchschnittliche, das Mittelmäßige zur Not erklären kann, aber nie das Große Siegreich treten ihm gerade die größten Offenbarungen der sittlichen Wahrheit entgegen. Worin besteht der Kampf der Helden und Propheten? Darin

boch, daß sie von ihrem Gewiffen gezwungen ber geltenden Sitte den Rrieg erklären, die Belt in die Schranken fordern. Jeder Prophet spricht, was der gesprochen, der noch mehr als Prophet war: "Bu den Alten ist gesagt — ich aber sage euch." Sie find fich felbst bewufit, daß fie ein Neues bringen und doch auch wieder, daß dieses Neue nur die uralte, ursprüngliche Wahrheit sei, die die Menschen nur felbst verdunkelt hätten. Bezeichnend ist dafür, wie Sesus in seiner Rede über die Chescheidung (Matth. 19, 1-12) von Moses weg an das appelliert, was "von Anbeginn" gewesen. "Moses hat euch erlaubt zu scheiden von euren Weibern . . . von Anbeginn an aber ist es nicht also gewesen" (V. 8), oder wie er gegenüber den Satzungen der Pharifäer, die es für wichtiger hielten, daß ein Rind ein Stud Geld dem Tempelschat übergebe, als daß es damit seine Eltern unterstütze, das Gottesgebot betont: "Ehre Bater und Mutter." Die Zeitgenoffen haben denn auch jeweilen die Propheten gefreuzigt und verbrannt und zwar weil man fie für Zerftörer des Beiligften, für Läfterer hielt. Es waren immer die Träger der Autorität. ber Sitte, Briefter und Schriftgelehrte, die zuerst bas "Kreuzige ihn" riefen, wenn der Mann des Gewiffens zu reden anfing. Wie mare das zu erklären, wenn das Gewiffen nur die Stimme "der Sitte" in uns wäre? Bor Sokrates, Amos, Jeremias, Luther.

Tolstoi, muß die positivistische Ansicht verstummen, vor allen Märtyrern des Gewissens, auch wenn es Atheisten waren.

Aber nicht nur diese Erscheinungen der Böhenmoral, auch das Walten des Gewiffens im Leben gewöhnlicher Menschen erklärt sie nicht, sobald es über die Alltagsformen hinausgeht. Da ist die Tatsache, daß die Anklage des Gewiffens einen Menschen in den Tod treiben kann, oder die verwandte Tatsache, daß ein Mensch für seine Überzeugung um des Gewiffens willen in den Tod geht und sich fogar freut, fterben zu dürfen für die gute Sache. Wie erklärt der Gegner solche Erscheinungen? Vielleicht antwortet er: "diese Menschen stehen eben unter dem Einfluß der Anschauungen sei es der ganzen Gesell= schaft, in der sie leben oder doch eines besonderen Kreises, auf dessen Urteil es ihnen vor allem ankommt." Die Oberflächlichkeit dieses Einwurfs liegt auf der Hand. Wir könnten daran erinnern, daß das Gemiffen erft recht laut zu reden anfängt, wenn wir allein find und daß es nur um so eindringlicher redet, je mehr wir feine Stimme durch Sophismen zu ersticken suchen, daß es uns da, wo nur wir allein um unfere Berschuldung wiffen, erft recht qualt. Wenn das Gemiffen nur "das Bewußtsein der Sitte" mare, fo maren wir wohl bald diesem Geheimnis auf die Spur gekommen. Aber wir wollenn noch tiefer gra-

Ragaz, Du follft.

ben und die Frage stellen: wie ist es nur möglich, daß ein Mensch durch sein Gewissen in den Tod kann getrieben werden? Die Regeln der Sittlichkeit im Sinne der positivistischen Aufsassung sind ja dazu da, unsere "Wohlfahrt" zu sördern. Aber mit dem Ense des Lebens hört ja diese "Wohlfahrt" auf. Wenn also ein Mensch den Tod dem Leben vorzieht, um der Anklage des Gewissens willen und damit das Wort bestätigt:

Das Leben ift der Güter höchstes nicht, Der Übel größtes aber ist die Schuld,

so ist das ein laut redender Beweiß dafür, daß das Gewiffen mehr ift, als jene klugen Philosophen aus ihm machen wollen, daß hier ein Unbedingtes in die Wirklichkeit eintritt, etwas das größer ist als das Ich und mein äußeres Dafein und das allein der Berfönlichkeit Wert und Würde gibt — ein Heiliges. Gegen diese einleuchtende Wahrheit kommt der Ein= wand nicht auf, daß ja auch die bloße Verletung des gesellschaftlichen Vorurteils Menschen in den Tod treiben fann - man denke an die Selbstmorde von Offizieren, denen die Möglichkeit der Wiederherftellung ihrer "Ehre" durch das Duell verfagt blieb —; denn auch hier kehrt sofort unsere Frage wieder: wie ist es möglich, daß ein Mensch gegenüber dem Interditt der Gesellschaft den Tod als das kleinere Übel wählt? Einfach, weil das, worin der Mensch seinen höchsten Wert erblickt, nicht Geld und Sut und nicht Wohlsleben, sondern seine sittliche Persönlichkeit ist. Es ist in diesem Falle ein irrendes Gewissen, aber auch das irrende Gewissen zeigt uns, und zeigt uns sogar erst recht deutlich, was das Gewissen ist: die Stimme des Unbedingten in uns.

Aber noch ist der Gegner nicht besiegt. Er zeigt uns. daß das Gewissen eben doch tatfächlich nicht leiste, was von ihm behauptet werde. Die Moral= prediger und die Lehrer der Jugend erregten immer wieder den Glauben, das Gewiffen fei fo etwas wie ein delphisches Orakel, zu dem man in jeder inneren Unsicherheit wallfahren dürfe in der getrosten Zuversicht, daß es eine untrügliche Antwort geben werde. Aber diese Unfehlbarkeit des Gewiffens sei eine Behauptung, die vor den Tatsachen nicht bestehen könne. Tatsache sei eben, daß gerade in den schwerften Lebens= lagen dieses Orakel uns im Stiche lasse oder zwei= deutige Untwort gebe. Woher kamen sonst die fitt= lichen Konflitte, aus denen die Lebenstragödien ent= stehen? Und dann sei eben doch die Tatsache des irrenden Gemiffens nicht leichthin beiseite zu schieben. Die Geschichte zeige uns eben, daß man einst Dinge für Gewiffenspflicht gehalten habe, die wir jest als Frevel betrachten und umgekehrt. Und so nehme auch beute noch in verschiedenen Individuen und verschie= benen Berufsarten auch das Gewiffen fehr verschie= dene Formen an; ja man könnte sagen: so viele Menschen, so viele Gewiffen. Wo bleibe da das Unsbedingte?

Wir antworten auch hier: im Fluß des Werdens Offenbarung eines Seienden, im Relativen das Abfolute, in der Verschiedenheit der Außerungen die eine Bahrheit. Bir unterscheiben zwischen Form und Inhalt des Gemiffens. Rur für die Form nehmen wir Unbedingtheit und Beiligkeit in Anspruch. Die Form des Gewiffens ift das "Du follft", das Gefühl unbedingter Verpflichtung, den Inhalt aber bilben die wechselnden sittlichen Begriffe. Einst gehörte die Blutrache zum Inhalt eines normalen Gewiffens, jett der Abscheu vor jedem Mord. Aber das "Du follst" ift in den Jahrtausenden die diese Entwicklung in Anspruch genommen hat, unverändert geblieben. Es ift die Fähigkeit, überhaupt fittlich gu empfinden, sittliche Berpflichtung überhaupt anguerkennen. Dieses "Du sollst" ist das Wunder, das wir meinen. Es kann durch keine Theorie hinwegerklärt werden, eine jede Theorie muß, wie wir schon früher gesehen haben, es zulett doch wieder voraus= feten. Der Wohlfahrtsphilosoph, der Sinn und Zweck aller sittlichen Regeln so klug auf einen gröberen ober feineren Egoismus zurückführt, schließt feine Auseinandersetzung mit der Aufforderung: du follst beine Wohlfahrt suchen. Ja sogar wer sich von der Richtig= feit der von Nietziche empfohlene Affassinenmoral des "Nichts ist wahr, alles ist erlaubt" überzeugte, würde zuletzt sagen: du sollst nun dieser Moral gehorchen. Es ist ein Zwang in uns, irgendwie einem letzen Gebot zu gehorchen. Die Seele sindet keine Ruhe, dis sie zu einem Punkt gelangt ist, von dem aus sich ihr die Aussicht in das Land des Unbedingten öffnet. Daß sie solches tun muß, ist vielleicht mehr als alles andre ein Wunder, das Erkennungszeichen ihres unendlichen Wertes.

Was für einen Sinn hat nun aber die große Verschiedenheit dessen, was Völker und Einzelne als Gewiffensverpflichtung anerkennen, und die Unssich erheit der Gewiffensstimme bei jedem einzelnen Menschen?

Wir wollen beim Zweiten einsehen. Die Tatsache ist einfach zuzugeben. Man ist in der löblichen Meinung, die Heiligkeit des Gewissens zu ehren, im Preise seiner Untrüglichkeit zu weit gegangen. Es lag darin die Absicht, den Menschen möglichst von äußeren Instanzen frei zu machen, indem man ihn auf das "innere Licht" als einzigen Richter verwies. Aber am Ende versehlte man damit den beabsichtigten Zweck. Man machte das Gewissen zu einem Ruhepolster für die sittliche Trägheit. Es war auch gar zu bequem, wenn man so zu dieser stets offenstehenden Orakelsstätte wallsahren konnte. Da durfte man sich ja

eigenes sittliches Nachdenken, Ringen, Arbeiten ersparen. Nun ist es uns aber in Wirklichkeit zu unserem Beile schwerer gemacht. Das Gemiffen spricht nicht immer gang deutlich und nicht immer fofort. Es schafft und Rampf, bringt vielleicht die Tragodie in unser Leben. Seine Stimme wird aber beutlicher, je mehr wir dem, mas wir davon verstanden, gehorchten; ein starkes, feines Gewissen ift Lohn der sittlichen Anstrengung. Und wenn wir es auch zeitweilig nicht verstehen, es ist doch da, es redet ruhlos, es peinigt uns, stachelt uns, bis wir eines Tages Klarheit haben. Diese Ordnung sorgt viel beffer für unfere Verinnerlichung, als wenn das Gewissen ein Gesethuch wäre, das wir nur aufzuschlagen brauchten, um nicht nur die Gesetze, sondern auch ihre Anwendung auf jeden einzelnen Fall bequem zur Hand zu haben.

Das Gleiche gilt auch von der Verschiedenheit der sittlichen Auffassungen bei Bölkern und Einzelnen. Wieder ist zuzugeben, daß man in dieser Beziehung einst die Tatsachen zu wenig hat reden lassen. Der alte Rationalismus, über den auch Kant in dieser Beziehung nicht hinaus kam, hatte wenig Sinn für die Geschichte und für die bunte Mannigsaltigkeit des Lebens. Er rechnete nur mit dem Absoluten, er kannte nur eine Form, eine Schablone. Darin war er der Orthodoxie gleich, die er abgelöst hatte.

Er kannte nur eine mahre Religion, alle andern waken falsch, und so kannte er auch nur eine Form wahrer Sittlichkeit, alle andern waren falsch, und diese mahre Religion und Sittlichkeit mußten barum von Anfang an dagewesen sein. Wir haben schon lange gelernt, den Unterschied zwischen mahrer Religion und falschen Religionen aufzugeben, wir unterscheiben verschiedene Formen und Stufen ber Religion, die jede in ihrer Art das Wesen der Religion zum Ausdruck bringen, die einen beffer, die andern schlechter, feine von der Wahrheit ganz verlaffen. Das gleiche ift auch auf dem Gebiet der Moral notwendig. Wir müffen zugeben, daß das sittliche Leben in mancherlei Formen auftritt, sowohl bei den Bölkern als bei den einzelnen Individuen. Wir begreifen aber diefe Ordnung fehr gut. So allein konnte das sittliche Leben vor Erstarrung bewahrt bleiben. Auch hier follte an Stelle der trägen Ruhe das Suchen und Kämpfen treten mit all seiner Tragit, aber auch all feiner Siegesfreude. Auch das gehört zur Erziehung des Menschengeschlechts.

Im übrigen verweisen wir auf das, was über das Verhältnis von Entwicklungslehre und sittlicher Wahrheit gesagt worden ist. Es sei nur noch darauf hingedeutet, daß diese Auffassung wieder dem berechtigten Individualismuszu Gute kommt. Weil das Heilige nicht ein starres Schema ist, darum kann

und muß es davon so viele verschiedene Verkörperungen geben, als es Individuen gibt. Die sittliche Aufgabe muß von Jedem in seiner besonderen Weise gelöft werden. Er allein kann sich fagen, welches die rechte Beise ist. Niemand hat ihm hier drein zu reden. Und wenn er sie auch auf eine Weise löst, die Andern als das gerade Gegenteil der Sittlichkeit erscheint, fo ift er doch sittlich rein, wenn sein Gewiffen aufrichtig gefragt ihm Recht gibt. Nur "der Einzelne" ift sittlich, darin hat Kierkegaard recht. Damit vollendet fich die Gefinnungsethif. Jeder ift im fittlichen Leben zuletzt ganz auf sich felbst gestellt. Sittlichkeit wird das Heiligtum des personlichen Lebens. Hier zeigt sich auch klar, daß der oberste Aweck des ethischen Gebotes die Bildung der Persönlichkeit ift. Der Plan der Geschichte geht auf fortlaufende Individualisierung, auf Differenzierung der gleich= förmigen Maffen, auf ein Reich von Geiftern, von benen jeder die Wahrheit auf besondere Weise perforpert, auf eine Beise, die von der Beise der andern unendlich verschieden ist.

Aber es bleibt das eine Reich und die eine Wahrheit! Nachdem wir dem Relativen, Wechselnden, Mannigfaltigen, sein Recht gegeben, wollen wir doch auch hier bekennen, daß unserem Geschlechte eine Rücksehr zum Ernst des Unbedingten vor allem not tut. Denn wir laufen Gesahr, in den Relativitäten zu

## Die Grundlagen der Moral.

versinken. In diesem Sinn ist die Losung: Rückstehr zu Kant! eine der heilsamsten, die wir versnehmen können. Wir haben die Predigt der Pflichtserfüllung nötig, des Gewissensternstes, der Abkehr von einer Genußs und Erfolgsethik zu der Ethik, die im Tun des Guten des Lebens Inhalt erkennt. Wir müssen unser Leben wieder auf den Felsgrund des Heiligen stellen und in Zucht und Gehorsam die verslorene innere Einheit und Freudigkeit wiedergewinnen. Da hilft kein Klügeln und kein Träumen, sondern die männliche Tat! Wie erfrischend ist doch der Hauch, der von diesen Höhen herkommt!

# 3. Sittliche Persönlichkeit und Amwelt. Freiheit, Berantwortlichkeit, Schuld.

Dem "Du sollst" muß ein "Du kannst" entsprechen. Das ist auch bevor es Kant so eindringlich knapp formuliert hat, jeder idealistischen Ethik klar gewesen. Plato lehrt die Willensfreiheit, sie ist die Boraussehung jeder prophetischen Forderung, so auch der Ethik Jesu. Aber gerade an dieser Stelle hat unsere sittliche Auffassung heute den schwersten Kampf zu bestehen. Denn unser Geschlecht hat den Glauben an das "Du kannst" verloren. Wir sind so sehr unter den Bann der Umwelt geraten, daß für die Freiheit kein Raum mehr zu bleiben scheint. Der Mechanismus möchte alles selbständige Geistesleben

in unentrinnbare Fesseln schlagen. Hier hat der Naturalismus seine sesselse Burg, von hier aus übt er auch seine verheerendste Wirkung aus. Wir haben ihn früher charakterisiert. Die Persönlichkeit ist ein gleichgültiges Paradigma des Naturgesehes. Das geistige Leben und darin eingeschlossen natürlich auch die Sittlichkeit wird als ein Teil des Naturlebens detrachtet, vielleicht als seine Vollendung, aber es bleibt in der Natur befangen. Hier hat ein großer Bestreiungskamps einzusehen, wenn es zu einem neuen sittlichen Ausschwung kommen soll. Es ist das Bersdienst Euckens, diese Ausgabe in ihrer ganzen Notwendigkeit und Schwierigkeit erkannt zu haben; sein Beitrag zu ihrer Lösung gehört zum Besten, was auf dem Boden deutscher Philosophie gewachsen ist. 1)

Doch soll auch hier ein Zugeständnis nicht zurückgehalten werden. Die Bewegung zum Milieu hat auch ihre Mission gehabt. Es sollte zu einer neuen Heiligung der Welt kommen. Die Bewegung zur Innerlichkeit hin, die mit dem Christentum in die Welt gekommen war, hatte zu einer Vernachlässigung der Außerlichkeit geführt. Es war gut, daß der Blick sich wieder nach außen wendete, die Naturgrundlagen unseres Daseins zu untersuchen. So leuchtete das Licht in wüste und dunkse Orte,

<sup>1)</sup> Bgl. namentlich R. Gucken: Der Kampf um einen geistigen Lebensinhalt.

## Die Grundlagen der Moral.

und es war fein Wunder, daß das Geschaute uns in feinen Bann zwang und der Glauben an eine menschliche Freiheit, an eine vom Zwang der Berhältnisse freie fittliche Entfaltung, schwach wurde. Und doch war es gut so! Es war gut, daß wir darüber aufgeklärt wurden, was schlechte Wohnung, Nahrung und ungeordnete Arbeitsverhältniffe für einen Einfluß auch auf die sittliche Haltung des Menschen haben. Es war gut, daß wir erkannten, wie das seelische Leben vom leiblichen abhängig ist und das leibliche vom seelischen: es war gut, daß wir einen Einblick gewannen in die Urfachen und Wirkungen des Berbrechertums, der großen volksverheerenden Lafter, wie Alfoholismus und Prostitution; es war gut, daß uns wieder die Wahrheit des alten Wortes offenbar murde von den Sünden der Bäter, die gerächt merden an Kindern und Kindeskindern. Die großen Lebensgesetze find uns ergreifend flar geworden, wir haben aus den Tiefen des Glends die Stimme ver= nommen, daß die Sünde der Leute Berderben ift; wir haben erkannt und werden immer klarer er= fennen, daß das Naturgesetz dem Sittengesetz ver= wandt, daß Beiligkeit auch die Ordnung der Natur ift. So geht von diefer Bewegung nach außen, von diefer Untersuchung der Naturbedingungen des Geiftes= lebens, ein hauch der Gefundheit aus. Alles Leben wird heilig. Sittlichkeit und Religion bemächtigen sich vieler Gebiete, die sie lange vernachlässigt hatten. Der Einblick in die großen natürlichen und sozialen Zusammenhänge, aus denen der Einzelne emporwächst, stärkt mächtig das Gefühl der Solidarität und bilbet so eine der Wurzeln der sozialen Bewegung. Und so war auch das schließlich ein Weg zur Freiheit, nicht zu einer geträumten, sondern zu einer wirklichen Freiheit. Es diente dazu, die Persönlichkeit zu bestreien vom Druck fremder Mächte, ihr ein gesundes Erdreich zu bereiten.

Aber nun ift die Zeit gekommen, daß der Weg sich wieder nach innen wende. Denn es droht uns der Untergang der sittlichen Versönlichkeit in der Veräußerlichung. Es ist auch hier wieder festzustellen. daß das Milieu die größten Erscheinungen der sitt= lichen Welt nicht erklärt. Es erklärt nicht die geniale Perfönlichkeit. Diese steht immer im Gegenfak zum Milieu, schafft eine neue Welt. Der Prophet ist nicht aus den Verhältniffen zu erklären. Wohl haben fie fein prophetisches Wirken veranlagt, aber fie mußten in ihm die prophetische Unlage finden, sonst wäre er träge und kalt geblieben, wie die andern. auf die ja die gleichen Verhältnisse einwirkten. Denken wir an das größte Beispiel, an Jesus. Alle Ergebniffe einer wirklichen gründlichen Geschichtsforschung ftimmen darin überein, daß er gang und garnicht aus Zeit und Umgebung zu erklären ift. daß er vielmehr "ein göttliches Wunder ist in dieser Zeit und Umgebung" (Wellhausen). Die Persönlichkeit ist das Geheimnis, das aus dem Gebiet des Mechanismus hinüberführt in das Reich der Freiheit.

Damit find wir zu dem großen Freiheits= problem gelangt und damit zu der schwersten der ethischen Grundfragen. Ohne Freiheit gibt es keine Verantwortlichkeit, also auch keine sittliche Zumutung und feine Schuld. Es ist nicht abzusehen, wie eine idealistische Ethit ohne diese Grundsteine soll bestehen können. Man weist zum Beweis des Gegenteils wohl auf Paulus, Augustinus, Luther und Calvin hin mit ihrem ichroffen Determinismus, aber, wie mir scheint, mit Unrecht. Die Frage stellte sich ihnen anders dar, fie hatte innre religiofe Geftalt. Es handelte sich darum, wie der Mensch "gerecht" werde vor Gott, ob durch Mitwirkung der eigenen Werke oder durch den Glauben allein. Es galt, das Werk der Rechtfertigung gegen alle menschliche Gin= mischung sicher zu stellen. Es ist zuzugeben, daß alle ftarke Religiosität die Neigung hat, die Abhängigkeit des Menschen von Gott bis aufs äußerste zu betonen, mährend die Freiheit ihre Verteidiger oft bei der flachen Aufklärung findet. Pelagius, Erasmus, Boltare find ihre Fürsprecher. Allerdings auch Plato, Dante, Kant, Fichte, Schelling, Carlyle, Schopenhauer,

Rierkegaard und vor allem Jesus selbst - keine ver= ächtlichen Gegeninstanzen. Es drängt sich der Gebanke auf, daß hier zwei geistige Stromungen gegen einander prallen, die beide ihr Recht haben und vielleicht beide aus der gleichen Quelle stammen. Die Quelle ist das Unbedingte als das Prinzip aller Moral und Religion. Das Unbedingte ist die uns ganz und gar überlegene Macht — wer das betont, gelangt zum Determinismus; das Unbedingte aber geht in und ein und wird in und perfonliche und personbildende Macht, wer das betont, kommt zur Verkündigung der Freiheit. Die Religion wird mehr geneigt sein, das Erste zu betonen, die Moral bas Zweite - wo beide eins sind wie in Jesus werden auch Freiheit und Abhängigkeit in uns verschmelzen — von Gott ganz abhängig und in ihm ganz frei.

Wie können wir nun auf dem Raum, der uns zur Berfügung steht, die Freiheitsfrage erledigen? Es kann sich doch nur um Andeutungen handeln, auf welchem Wege die Lösung allein zu sinden ist. Zuerst muß festgestellt werden, was wir unter der Freiheit, die wir verteidigen wollen, verstehen. Jedensfalls nicht das liberum arbitrium indisserentiae, die Fähigkeit, Willensentscheidungen ohne Motive zu tressen. Das bedeutet Auslösung der Persönlichkeit und damit auch der Berantwortlichkeit. Vielmehr

hat jede Handlung eine bestimmte Ursache. Auch das menschliche Sandeln kann dem Kaufalgesetz nicht entrinnen, beffer gefagt, wir muffen es unter dem Gesichtspunkt der Kausalität betrachten, wenn auch nicht zu verkennen ist, daß das Rausalgesetz auf geistigem Gebiete nicht die gleiche Form haben fann, wie auf physischem. Wir lassen vorläufig ganz dahingestellt, was denn Kausalität eigentlich ist und wie weit ihre Herrschaft reicht. Die Freiheit, die wir behaupten, hat nur den Ginn: daß der Menfch der sittlichen Forderung gehorchen fann, daß er also auch verantwortlich ist und schuldig werden fann; daß er nicht eine Maschine ist, sondern das er eine Anlage zu persönlicher Sittlichkeit hat; daß in ihm ein Reim der Freiheit ruht, der unter der Einwirkung der Außenwelt sich zu entfalten im= stande ist; daß es für ihn Kampf, persönliche Ent= scheidung und damit Burde gibt.

Wie beweisen wir diese These? Wir stellen bereits hier den Satz auf, daß von strengen Beweisen hier so wenig wie an allen Stellen, wo es sich um letzte Wahrheiten handelt, geredet werden kann. An die Freiheit muß in letzter Linie geglaubt werden. Aber es soll kein blinder, sondern ein vernünftiger, aus den Tatsachen erwachsener Glaube sein. Wir können zweierlei tun: 1. zeigen, daß der Determinismus, weit davon entsernt, eine bewiesene

Sache zu sein, nur eine einseitige Ansicht der Dinge ist, die sich für die einzige ausgibt; 2. die Tatsachen nennen, auf denen der Glaube an die Freiheit ruht.

1. Die Leugnung der Freiheit ist in feiner Weise miffenschaftlich notwendig. Im Gegenteil! Worauf ftütt fich denn diese Leugnung? Auf die Tatsache der unverbrüchlichen Geltung des Raufalgesetzes. Nun ift zuzugeben, daß die wissenschaftliche Erkenntnis der Welt, der natürlichen und geistigen, nach dem Schema der Kaufalität arbeitet: keine Wirkung ohne Ursache. Sie kommt erst zur Ruhe, wenn sie die Gesamtwirklichkeit in ein großes Netwerk eingespannt hat, in dem alles Geschehene zugleich Wirkung und Urfache ist. Richts darf diesem Netz entrinnen. Es entsteht aber schon hier die Frage: was ist denn dieses Kausalgeset? Unfere Zeitgenoffen find in dieser Beziehung noch ganz von muthologischen Voraussekungen beherrscht. Sie denken fich das Gesetz gern als eine halbpersönliche Macht. die von außen her die Dinge unter ihr Gebot zwingt, als ein System von Ketten, das über die Wirklichkeit gespannt sei und dem diese gehorchen mußte. feltfamer Gögendienft, ein Fetischismus, der mit den traffesten Vorstellungen primitiver Religionen wetteifert. In Wirklichkeit ist das, was wir anthropomorphisterend "Geset" nennen, nichts anderes als die Art und Beise, wie sich für unsere Beobachtung die

#### Die Grundlagen der Moral.

Dinge zu einander verhalten. Wir wiffen feit hume und Kant, daß wir im Grunde nur die zeitliche Aufeinanderfolge der Dinge kennen, ob das post hoc auch ein propter hoc sei, entzieht sich unserer Erfenntnis, vielmehr ift es nach Kant unfer Verftand selbst, der die Dinge in das Schema der Kausalität einordnet und so zum Gesetgeber der Natur wird. Wir seben, um Kants Beispiel zu brauchen, daß ber Stein warm wird, wenn die Sonne drauf scheint. Die Wahrnehmung lehrt uns nun einfach, daß dieser Vorgang, so oft unsere Aufmerksamkeit sich barauf richtet, sich genau so wiederholt, nicht aber, daß ein innerer Zusammenhang sei zwischen Sonnenschein und Erwärmung des Steins. Wenn ich fage: "die Sonne erwärmt den Stein", so ist das bereits eine Anwendung der Kategorie der Kaufalität, die ich in die Dinge hineinlege. Also: der Kaufalzusammen= hang ist eine Form, in der wir die Dinge auffaffen. Später hat namentlich Lope (und fein Lebenswerk bestand darin) immer wieder eindringlich davor ge= warnt, das Gesetz als einen über den Dingen walten= den Zwang aufzufassen. Es sei vielmehr ihr eigenstes Wefen, das in ihrem gegenseitigen Verhalten zum Ausdruck komme. Es sei garnicht benkbar, wie die Dinge einander zu irgend etwas zwingen konnten, das nicht ihrem eigenen Wesen entspräche. Vielmehr fei alles Geschehen ein freier Ausfluß der eigenen

Art der Dinge. Es ist schwer zu sagen, was gegen seine Argumentation Stichhaltiges eingewendet werden könnte. So ist aber nicht Zwang, sondern Freiheit das letzte Wort, zu dem eine tief eindringende Bestrachtung der Dinge gelangt.

Eines der freien Elemente der Wirklichkeit ist nun jedenfalls die menschliche Individualität, die Seelenmonade, um mit (Leibnig und) Loke zu reden. Wir gelangen hier zu einem rocher de bronze der Freiheitslehre, an dem sich alle Angriffe des Determinismus brechen muffen. Wenn die Menschenseele jene Maschine wäre, zu der die Leugner der Freiheit sie machen wollen, warum denn wirken die gleichen Motive so unendlich verschieden auf die verschiedenen Individuen? Wenn eine Versammlung von zweihundert Bersonen einer Rede lauscht, wie unübersehbar mannigfaltig sind die Wirkungen, die sie bei den Buhörern hervorbringt: ben Einen läßt fie gleichgultig; den Zweiten versett sie in eine heiße Begeiste= rung, die aber bald wieder verfliegt: den Dritten trifft ein Wort fo ins Berg, daß es für fein ganges Leben bestimmend wird; den Vierten veranlaßt das Gehörte zu fritischem Nachdenken u. f. w. In jedem der Zweihundert löft fich eine besonders geartete Wirkung aus. Und welche Wirkung? Die, welche seinem eigenen Wefen entspricht. Es gilt hier, mas in der ganzen Natur geschieht: ein jedes Wesen eignet sich von außen

#### Die Grundlagen der Moral.

an, was ihm gemäß ift. Im Menschen kommt diese Ordnung nur zu ihrer lebendigsten Offenbarung. Es fommt also zu dem Eindruck von außen ein unberechenbares, anonymes Clement dazu, das eigene Wesen der Dinge. Und hier ist die Burg der Freiheit. Nicht nur von außen her werden die Dinge bestimmt, sondern vor allem von innen her, durch ihre eigene Natur. Individualität ist Freiheit, eigenes Sein, ein Leben aus der inneren Anlage heraus. Diese Anlage haben die Wesen sich allerdings nicht felbst gegeben (wenigstens wollen wir das nicht behaupten, tropdem ein Drittel des Menschengeschlechts, die Anhänger der indischen Religionen, das glauben), aber die Individualität felbst ift die Mitgift der Freibeit, ein Stück eigenen Seins. Frei wird ein Wefen, je mehr es sich nach seiner eigenen Art entfaltet. Der Drang in ihm, das zu tun, ist seine Fähigkeit zur Freiheit. Die fittliche Freiheit befteht darin, daß der Mensch imstande ist, sich felbst zu suchen, sich nach dem Bilde zu strecken, "deß was er werden soll", die sich ihm darbietenden Motive nach diesem Gesichts= punkt zu behandeln, das "Du follst" zu hören und es als Schuld zu betrachten, wenn er nicht ge= horcht hat.

Wir haben also gesehen, daß das Kausalgesetz, nach seinem Sinn gefragt, zuletzt zur Freiheit führt. Kehren wir nun zu der Formel zurück: Kausalität ist eine Art und Beise, wie wir die Dinge auffaffen, bann liegt die Frage nahe: gibt es nicht noch eine andre Beise, sie aufzufaffen? Die Antwort kann nicht zweifelhaft sein. Wir können die Dinge auch unter dem teleologischen Gesichtspunkt anschauen, oder anders ausgedrückt, unter dem Gesichtspunkt der Freiheit. So gut wir fragen dürfen: "Welches ist der Mechanismus, der die Dinge, bilblich gesprochen, qu= sammenhält ?", dürfen wir auch fragen : " Welches ift ber 3mect ber Dinge?" Un der Stelle des blinden Müffens tritt ein Sollen. Die Dinge werben beur= teilt nach ihrem Wert und nach ihrer Bestimmung. Damit find wir auf dem Gebiet der Freiheit. Der Mechanismus des Kausalzusammenhangs gewinnt den Sinn, daß er dem wollenden Ich das Material zu= führt, an dem fein Wille sich betätigen kann und foll - bas "Du follft" tritt wieder siegreich an die Spige und spricht sein "Du kannst". Du kannst, benn die aanze Welt ist darauf angelegt, daß du beine Pflicht tueft, beine Aufgabe erfülleft.

Das ist die Kantische Weltanschauung in ihrer Fichteschen Fortbildung. Die tiefsinnige Lehre Kants von der intelligibeln Freiheit des Ich, der aber seine empirische Gebundenheit entspreche, hat wohl den Sinn, daß eben der ganze Mechanismus der Naturund Geisteswelt dem Zwecke diene, sittlich beanlagten Wesen Gelegenheit zu geben, den "guten Willen" zu

üben. Freiheit ift bas Wefen, Gebundenheit der Schein.

2. So barf fich der Glaube an die Freiheit fich vor dem Forum der Wiffenschaft wohl sehen laffen. Die größte Leiftung bes abendländischen Denkens, bie Kantsche Philosophie, ist für ihn. Aber allerdings, seine feste Grundlage hat diefer Glaube gerade nach Rant felbst nicht in der theoretischen überlegung, son= dern in den sittlichen Tatfachen. Diese Tatfachen find bezeichnet durch die große Formel, die wir schon wiederholt genannt haben: bu fannft, benn bu follst! Welches ist der Sinn dieser Formel? Doch offenbar der, daß es Tatsachen gibt, die einfach unerklärlich wären ohne die Voraussehung der Freiheit. Dazu gehört das Freiheitsgefühl. Wir verstehen darunter nicht die Meinung, daß wir ohne jeden Zwang der Motive einfach nach unserer Willfür handeln könnten, sondern das Bewußtsein, daß wir der fittlichen Forderung gehorchen können, wenn wir wollen. Diefes Bewußtsein ift mit den Burgeln unferer Erifteng verbunden, auch der erklärteste Determinist wird es nicht los. Wohl mögen wir einsehen, daß jede einzelne verkehrte Sandlung geschah, weil sie geschehen mußte, weil wir eben so find, wie wir find, aber baß wir fo find, das ift die Anklage; wir fühlen in Schmerzen, daß wir anders fein follten, und alfo auch, daß wir anders fein konnten. Das Schuldgefühl

ist eine Realität, so sicher, wie nur irgend eine Realität der Außenwelt. Reine Ethik, auch die Nietsches nicht, kommt um sie herum; auch er kennt eine Schuld: sich nicht dem Instinkt gemäß auszuleben. Wohl mag man uns auf Verbrecher hinweisen, die ihrer Schandtaten gespottet hatten, wir werden diefen Spott erst recht als Beweis der inneren Unklage auffassen. Gerade auf den Höhen der Sittlichkeit wird das Schuldgefühl die alles übrige sittliche Leben verschlingende Tatsache: der Reinste, den wir kennen, hat gesprochen: "Was nennest du mich gut? Keiner ist gut, denn allein Gott." Die höchststehenden Reli= gionen wollen vor allem Erlösung von der Schuld bieten. Sollten folche ungeheuren Reglitäten geleugnet werden, nur weil man sie nicht im Laboratorium verarbeiten fann? Allerdings mögen diefe Realitäten nicht in das Syftem paffen; aber das Leben ift nicht dazu da, um in die Syfteme der Gelehrten zu paffen, vielmehr sollen die Gelehrten ihre Systeme der Wirklichkeit anpassen. Die Wiffenschaft soll nicht bas Leben tyrannisieren, sondern ihm gehorchen und ihm bienen. Ein Mann wie Loge, der doch mahrlich Ehrfurcht genug vor der Wirklichkeit hatte, konnte im Sinne Rants fagen: "bag die Gefamtheit aller Wirflichfeit nicht die Ungereimtheit eines überall blinden und notwendigen Wirbels von Greignissen darftellen tonne, in welchem fur Freiheit nirgends Blat fei:

diese Überzeugung unserer Bernunft steht uns so unerschütterlich fest, daß aller übrigen Erkenntnis nur
die Aufgabe zufallen kann, mit ihr als dem zuerst gewissen Punkte den widersprechenden Anschein unserer Erfahrung in Einklang zu bringen." Die Freiheit trägt ihr Recht nicht von den Gelehrten zu Lehen, sie ist die Königin der Tatsachen, der alle andern dienen müssen; sie ist die Offenbarung der Tiese der Wirklichkeit.

Mit alledem soll nun nichts weiter behauptet werden, als die Möglichkeit der Freiheit, das prinzipielle "Du kannst". Es wird damit also nicht bestritten, daß der Mensch tatsächlich tausendsach abhängig und das Gebiet der Freiheit nur klein ist. Aber darauf kommt es an, daß es überhaupt ein solches Gebiet gibt. Es ist nun eine Aufgabe der sittlichen Praxis, dieses Gebiet anzubauen und es allmählich zu erweitern, durch Ernst und Treue. Dazu gibt ihm den Mut das "Du kannst". 1)

Auch das sei nochmals betont: ein exaktes Wissen ist die Freiheit nicht; sie kann dem Zweisler nicht ans demonstriert werden. Sie bleibt ein vernünftiger

<sup>1)</sup> Die beste Anweisung zu diesem praktischen Kampf um die Freiheit, die ich kenne, gibt Abolf Bolliger in seiner Schrift über "die Willensfreiheit" (Berlin, Reimer, 1908), deren theoretischer Beweisgang allerdings vielsach ansechts bar ist.

#### Die Grundlagen der Moral.

Glaube. Doch foll damit in keiner Weise ein Be= dauern ausgedrückt werden. Es ift ein Wahn, daß das theoretische Erkennen der Herr sei, von dem alle Wahrheit die Livree tragen muffe, oder, mit vor= nehmerem Bilde: daß das Wiffen der König fei, von bem alles Recht ausgehe in der geiftigen Welt. Vielmehr entrinnen gerade die edelsten Kinder der Seele feiner Herrschaft. Was uns gang persönlich angehören, ganz eigen fein foll, muß Sache des Glaubens fein. So gehört es zur Freiheit - daß fie frei ift, nicht eine von Wissen erzwungene Erkenntnis, die darum die Kälte der Objektivität an sich trüge, sondern eine Überzeugung des Gemütes voll vom Feuer der Subjektivität — eine Tat! Nur wer die Freiheit ergreift, hat sie. Diefen Weg der Tat muß denn auch unfer Geschlecht geben, wenn es zum Glauben an die Freiheit gelangen foll. Nicht das Grübeln kann uns helfen, sondern daß wir uns aufraffen und ben Bann des "Ich fann nicht" abschütteln. Warum follten wir der Freiheit nicht so gut froh werden, wie vergangene Geschlechter? Möge unsere Einsicht in die Widerstände, die fich der Freiheit entgegenstellen, in unsere tausendfache Abhängigkeit, gewachsen sein. die Freiheit hat immer nur, wer sie sich nimmt, sie ist ja gerade der Lohn des Kampfes. Es gilt ein= fach die entschloffene Zuwendung zum Guten, aus ihr erhebt sich dann von felbst die männliche Losung.

## Die Grundlagen der Moral.

die allein einem tapferen Leben geziemt: "Ich kann, benn ich soll."

## 4. Moral und Religion.

Wieder betreten wir einen Kampfplat. Denn der Streit der Geister wird da am heftigsten, wo die zwei Länder Religion und Moral, an einander grenzen. Auf der einen Seite stehen die Verteidiger der Religion, die mit Gifer die Behauptung vertreten, daß es keine tiefe Moral geben könne, ohne religiöse Begründung. Sie haben guten Grund für ihren Eifer. Denn wenn eine Moral, d. h. eine Theorie bes richtigen menschlichen Handelns, die alle tiefften Ansprüche der geistigen Natur des Menschen befriedigte, möglich mare ohne religiofe Begrundung und die ent= sprechende fittliche Praxis ohne religiöse Silfe voll= fommen auskäme, dann wäre die Frage schwer zu be= antworten, was denn die Religion noch zu bedeuten habe. Umgekehrt, wenn die Moral nicht ohne die Religion auskommen könnte, dann wäre das für die Unhänger der sogenannten humanen Ethik fehr un= bequem. Sie sehen sich auf einmal in den "Kampf um die Weltanschauung" hineingedrängt, dem fie doch gerne ausweichen möchten. Kein Wunder, daß an dieser Stelle das Schlachtgetummel am bichtesten und bas Rampfaeschrei am lautesten ift. Auf welche Seite stellen wir uns?

Erinnern wir uns noch einmal an die Motive ber "humanen Ethiker". Sie möchten die letten Überzeugungen gern auf die Wiffenschaft allein gründen. Sie halten es für eine dringende Aufgabe, die Moral von aller Theologie und Metaphysik frei zu machen, weil fie nur fo die nötige Sicherheit erlangen könne. Es leitet fie dabei gewöhnlich der Gedanke, daß die Religion, in concreto das Chriftentum, überhaupt hinfällig geworden sei und daß daher für die Moral ein festerer Boben gewonnen werden musse. Das war der leitende Gedanke der Männer, die die Ge= sellschaft für ethische Kultur gründeten. Man kann diesem Unternehmen gerade auch vom religiösen Standpunkt aus freundlich gegenüberstehen. Denn der Beg zu bem Gott ber Propheten und Jesu Chrifti heißt fittliche Besinnung. Es ift auch zuzugeben, daß die Sittlichkeit gerade nach unserer Auffassung aus sich felbst heraus zu einem gewiffen Abschluß gelangt. Wer feinem Gewiffen gehorcht, ist sittlich, mag er sich zur Religion stellen, wie er will. Es ift zuzugestehen, daß es tüchtige und ernfte Menschen gibt, die jedes reli= giose Bekenntnis ablehnen und daß umgekehrt aufrichtiges religiöses Gefühl mit großer sittlicher Schwäche verbunden fein fann. Allerdings ift es schwer zu beurteilen, ob und wie weit in einer geiftigen Welt, die, wie die unfrige, ein Rind der Religion ift, ein Mensch ohne Religion leben kann. Mancher, ber

sich von ihr befreit zu haben glaubt, steht unbewußt erst recht unter ihrem Einfluß. Denn nichts beeinsslußt uns so sehr als das, wovon wir uns los machen wollen.

Wie es sich damit aber auch verhalten mag, so ist doch klar, daß jede tiefe Moral zur Religion führen muß. Die Moral ist als Theorie (wosür gewöhnlich der Name Ethik gebraucht wird) die Lehre von den Gesetzen des menschlichen Handelns, als Praxis der Gehorsam gegen diese Gesetze; die Religion aber ist die Verbindung der Gesantwirklichkeit und damit auch des eigenen Daseins mit ihrem letzen Grunde, der Gottheit. Nun ist klar, daß der Sinn des menschlichen Handelns in engstem Zusammenhang stehen muß mit dem Sinn der Gesantwirklichkeit, daß also die Moral von der Religion ausgehen oder zu ihr hinführen muß.

Das bestätigt denn auch die Geschichte. Wenn wir nicht bei ganz kleinen Ausschnitten derselben stehen bleiben und uns nicht mit Standpunkten von ganz beschränktem Horizonte begnügen, sondern auf den großen Gang der geistigen Entwicklung achten, so erkennen wir bald, daß alle für das Leben der Menscheit entscheidende Moral religiösen Ursprungs ist. Welches sind denn die Quellorte der sittlichen Gebanken, von denen die Welt lebt? Buddha, Zarathustra, Plato, Moses und die Propheten, Paulus,

Augustinus, Franziskus, Calvin, Luther. Wo eine Ethik des Epikureismus oder Utilitarismus aufgetaucht ist, da war sie ein Produkt der Schule, nicht ohne mannigkaltige Wirkungen, aber ohne die fortreißende, Völkergeschicke und Weltgeschichte beherrschende Macht des sittlichen Propheten, der immer auch ein religiöser Prophet ist.

Es kann auch, wie wir gesehen haben, der Natur ber Sache nach gar nicht anders fein, als daß die religiösen Fragen die sittlichen bald verschlingen. Sie find es, die uns am meiften beschäftigen; vom Morali= schen ailt in gewissem Sinne, was "Auch Einer" von ihm fagt, daß es sich von selbst verstehe. Der Mensch ist ein Ausschnitt aus der Gesamtwirklichkeit, darum hängt das Urteil über den Sinn seines Daseins unauflöslich zusammen mit dem Urteil über den Sinn der Gesamtwirklichkeit. Von der Antwort auf die religiösen Fragen: ob die Welt ein Werk des blinden Bufalls ift, oder das Reich einer höchsten Bernunft: ob der Mensch bloß das oberste der Tiere ist oder ein Kind Gottes; ob der Tod das Ende ist oder ob es ein unendliches Leben gibt; ob das Gute nur ein schöner Traum ist, oder ob es Macht über die Welt hat — hängt auch das sittliche Leben durchaus ab. So ftiegen denn auch unsere letten sittlichen Gedanken überall an das Land der Religion, sie wuchsen sich aus zur Weltanschauung. Hinter der sittlichen Forderung stand eine überlegene Birklichkeit; das "Du kannst" setzte eine Beltordnung voraus, welche der Freiheit eine Stätte bereitet; der Gehorsam gegen das Gute war nur möglich, wenn das Gute als die Macht geglaubt wurde, welche die Birklichkeit beherrscht. Wir stehen auch mit dieser Erkenntnis auf Kantischem Boden. Auch für Kant erhielten die sittlichen Werte ihre letzte Bürgschaft erst im Gottesglauben, Gott wurde "ein Postulat der praktischen Vernunst." Wer den Weg der Moral zu Ende geht, sieht vor der Frage nach Gott.

Aber nicht um fühle Fragen ber Weltanschauung handelt es sich, sondern um die sittliche Eristenzfrage. Denn wir haben gefehen, wie gerade eine ernfte und große Moral den Menschen schließlich zur Berzweiflung führen muß, wenn er mit ihr allein gelaffen ift. In der Berzweiflung erhebt er dann die Frage nach dem Sinn dieses harten Zwanges, den das "Du follst" bedeutet, und gelangt leicht auf den Weg Rietsches. Darum stürzt schließlich das ganze ftolze Gebäude der Moral zusammen, weil es keinen Grund hat. Es tun sich gegen sie zusammen das Leid, Die Welt, die Schuld, der Tod. Wenn sie fühlt, daß dadurch nicht nur ihr äußeres, sondern auch ihr innerstes Leben mit Untergang bedroht ift, dann entringt fich ihr ber Schrei nach Erlösung. Es ist der tieffte Laut der Menschenseele. Ihm antwortet die Religion.

### Die Grundlagen der Moral.

Darum müffen wir auf unserem Wege nach der erlösenden Wahrheit noch einen letzten Gipfel ersteigen. Wir bedürfen einer Moral, die zugleich Keligion ist, sesteste Bindung und doch auch Befreiung — Er-lösung. Als eine solche Kraft rühmen die Jahrtausende das Evangelium Jesu Christi. Zu ihm wenden wir uns nun zum Schlusse — excelsior!

### III.

## Die christliche Moral.

### A. Jesus.

Die Offenbarung, die in Jesus von Razareth der Welt erschienen ift, bedeutet auch in sittlicher Hinsicht das entscheidende Erlebnis der bisherigen Menschen= geschichte. Die sittliche Gedankenwelt, in der die tiefsten Beister des Abendlandes gelebt haben, findet sich in der Botschaft Jesu in morgenfrischer Ursprünglichkeit und schöpferischer Lebendigkeit. In Diesem Gottesgarten wächst auch alles in herrlicher Fülle und Gesundheit, was das Herz der Zeit Berechtigtes ersehnt. Es ist überaus merkwürdig, daß das sittliche Suchen der Zeit sich so eindringlich mit Jesus zu beschäftigen beginnt. Nieksche hat richtig gesehen, wenn er seinen großen Angriff gegen diese Stelle richtete. Hier wird die Entscheidungsschlacht geschlagen. Um Jesus handelt es sich, nicht um die "christliche" Moral, die, wie schon bemerkt, eine Mischung von sehr heterogenen Stoffen ist. Das zunehmende Auseinandertreffen der durch die Namen Jesus, Buddha, Mohammed bezeichneten drei Beltreligionen führt im Berein mit der Erweiterung des Horizontes, den wir für die Betrachtung der Geschichte gewonnen haben, zu einer großen Bereinsachung des Geisterkampses; es kommen nur noch die größten Erscheinungen in Betracht, vor allem Jesus.

Es erhebt sich also die Frage: welches ist die sittliche Botschaft Jesu? Auch sie ist umgeben vom Streit der Meinungen, umbraust vom Lärm der Angreiser und Verteidiger.

Unser Ausgangspunkt ist

# 1. Jesu Predigt vom Reiche Gottes.

Es ift eine Tatsache, die nicht aus den Evangelien beseitigt werden kann, daß das ganze Urchristentum und auch Jesus selbst, die unmittelbar bevorstehende Ankunft des Gottesreiches (die Parusie) erwarteten. "Tut Buße, denn das Reich Gottes ist herbeisgekommen" (Matth. 4,17). Ihre Vorstellung vom Reiche Gottes war aber nicht die der modernen Philosophie und Theologie, die darunter die allmählich wachsende Erfüllung des göttlichen Willens, eine langsame Durchsehung aller Verhältnisse mit dem Sauerzteig des Evangeliums versteht. Vom Himmel her kommt es, fertig, ohne jedes menschliche Zutun, durch

Gottes Kraft allein. Das Gericht geht ihm voraus und wir können nichts anders tun, als uns durch Buße auf dieses Gericht so vorbereiten, daß wir aus demselben gerettet werden. Jesu Ethik ist also Endeethik. Die Gerichtserwartung gibt allen seinen sittlichen Anweisungen mehr oder weniger die Farbe. Wir haben schon früher das Problem sormuliert, das daraus erwächst: kann diese Ethik auch für uns bindend sein, die wir nicht an das nahe Weltende glauben? Oder muß sie mit dem Wegsallen ihrer Veranlassung selbst wegsallen?

Geben wir dem Problem auf den Grund, fo entsteht sofort die Frage: wie kommt Jesu dazu, die Ankunft des Reiches Gottes zu predigen? Es ist nicht zu vergeffen, daß die Reichserwartung seit Sahr= hunderten im jüdischen Volke lebte. Wie kommt es. daß diese Erwartung in Jesu zu einer so ungeheuren Spannung wurde und in seiner Reichsgottespredigt fich entlud? Die Erklärung liegt in seiner pro= phetischen Berufung. Und nun erinnern wir uns der alttestamentlichen Propheten vom Schlage eines Amos, Jesajas, Jeremias. Auch ihre Brediat ist durch eine Erwartung bestimmt, die Erwartung des Gottesgerichtes, das durch Affyrer oder Babylonicr über Jsrael kommen wird. Ihre Gerechtigkeits= forderung erhält dadurch die Farbe — hat sie deß= wegen weniger bleibenden Wert? Das drohende Ge-

#### Die chriftliche Moral.

richt schafft offenbar nur den ganzen Ernst der Frage: mas ist Gottes Wille? Warum droht seine Strafe? Wie kann das Gericht abgewendet werden? Der Prophet kommt, diesen Willen Gottes zu verkündigen, der ihm durch Erleuchtung offenbar geworden ift. Dieser Wille Gottes ift nicht vorübergehender Art, denn es ist ja eben Gottes Wille, der sich in seiner Beiligkeit gleich bleiben muß. Es werben alfo durch äußere Veranlassung ewig gültige Werte ans Licht gebracht. Man könnte auch umgekehrt fagen: nur eine prophetische Natur konnte das Gericht so deutlich kommen sehen und dadurch in so ungeheuere Spannung versetzt werden. Philister merkt nichts davon. Die tiefere sittliche Er= fenntnis, die im Propheten wohnt, wird die Urfache, daß er aufsteht und das Gericht predigt. Auf alle Fälle tritt in einer vergänglichen Form, der Gerichtserwartung, ein bleibender Gehalt, die Erkenntnis des heiligen Gotteswillens, zu Tage.

Das alles gilt nun im höchsten Grade von Jesus. Die Erwartung des nahenden Reiches bildet die bald mehr bald weniger auffallende Form seiner Berstündigung; diese Form fällt für uns dahin, aber in dieser Form liegt ein Inhalt von ewigem Werte: Jesu Gesinnung. In der Hitz der Parusieerwartung sind Früchte gereist, die nicht vergehen. Was Jesu sittliche Botschaft hervorlockt, ist das alles durchs

#### Die chriftliche Moral.

der die Atmosphäre, die unser Seele immer atmen sollte, in der Aufein Befanze höchster Sittlichkeit gedeiht. Jesus hat diese Lust geatmet, wir begnügen uns mit der Lust der Relativitäten und der weltslichen Begehrlichkeit; wir sind im Halbschlummer, er war wach.

Wohl aber hat diese Erkenntnis des geschicht= lichen Anlasses der Berkundigung Jesu den Wert einer Befreiung für uns. Es hat sich, wie wir noch sehen werden, in der Geschichte des Christentums immer wieder das Streben geltend gemacht, aus Jesu Worten ein Gesetz zu machen und damit sein Werk zu veräußerlichen. Sobald wir aber wissen, daß jener für uns nicht bestehende Anlaß die Form der Ber= fündigung Jesu durchgehends bestimmt hat, stehen wir dieser Form freier gegenüber und kommen damit der wahren Gesinnung Jesu erst wirklich nahe. Wir find auch vor jener Charakterlosigkeit bewahrt, die tut, als ob man Forderungen, die doch nur durch die Erwartung des nahen Endes ihren Wortsinn erhielten, erfüllte, mährend man fie doch vermäffert hat, oder die gar die Moral Jesu, um ihre Autorität zu retten, zum Niveau der gewöhnlichen Philistermoral herabzieht, wie es leider befonders im Protestantismus üblich ist. Aber es gilt auf der andern Seite auch

bie Gesinnung seuchtend klar hervortreten zu laffen, aus der diese Worte geboren sind und die ihnen ein ewiges Leben verseiht, die sie zu Erweckern einer heilsamen Unruhe macht. Die Größe und Hoheit der sittlichen Botschaft Jesu wird nach solcher Befreiung nur in desto reinerem Glanze strahlen.

Es ist also nicht einzusehen, wie das, was man mit einem freilich nicht gang zutreffenden Ausdruck den geschichtlichen Ursprung der Ethik Jesu nennen fonnte, diese in ihrer bleibenden Bedeutung zu schädigen oder gar sie aufzuheben vermöchte. braucht sich dieses Ursprungs auch durchaus nicht zu schämen. Die Parusieerwartung ist in keiner Weise Schwärmerei, man mußte denn jede große Empfindung Schwärmerei nennen. Sie ruhte viel= mehr auf den stärksten Tatsachen: der Wirklichkeit Gottes und feines heiligen Willens; nur daß Jefus diese Wirklichkeit gang anders empfand als wir, und fehend war, wo wir blind find. Auch die Gerichts= erwartung der Propheten war nicht Schwärmerei, die Geschichte hat ihr Recht gegeben. Wir dürfen das Allergrößte nicht mit den Maßstäben unserer nüchternen Klugheit meffen. Wenn wir ein modernes, gelehrtenhaft klingendes Wort brauchen dürften. könnten wir sagen: die Erwartung der Barusie war das, mas einem Menschen unserer Tage Geschichts= philosophie ift, die Art, wie sich der Ablauf des Welt=

geschehens ihm darstellte. Unsere Vorstellungen, die uns so aufgeklärt und stilvoll vorkommen, werden in einigen hundert Jahren sich auch wunderlich ausnehmen. Jedes große Wollen wird zur Zukunftserwartung, und je höher dieses Wollen fliegt, desto grandiosere Formen nimmt das Zukunftsbild an. Es ist aber zu bemerken, daß der Erwartung Jesu im Gegensat zu den entsprechenden Vorstellungen des zeitgenöffischen Judentums alle geschmacklose Phantastik fehlt. ift, wie Wellhausen sagt, "eine moralische Metaphyfif voll ernster Ginfachheit." Gott wird siegen, er behält das lette Wort, sein ist das Reich und die Welt muß ihm gehören — das ift die einfach große Zuversicht, die im Gewande der Reichsgottes= erwartung auftritt. Jesus sah die Dinge in großen Umriffen, die Weltgeschichte zog sich ihm zusammen zu einem Entscheidungstampf zwischen But und Bofe, fein Blick reichte, über alle zeitlichen Bermittelungen rasch forteilend, in die Ewigkeit hinein. Darum haben gerade diese Gedanken mit ungeheurer Wucht auf die Gemüter gewirkt - und sie werden bleiben.

Denn sie sind im Gewand prophetischer Dichtung Wahrheit. Wir können nicht sagen, daß Jesus sich getäuscht habe. Gewiß ist das Reich nicht vom Himmel her gekommen, wie er und seine Jünger es erwarteten, aber keine lebendige Frömmigkeit kann ohne den Gedanken leben, daß Gottes Herrichaft

fomme und daß ihm — bennoch! — ber Sieg gehöre. Die einfach große Bilderwelt ber Erwartung Jesu hat aber eine große Mission gehabt und hat sie noch; sie veranschaulicht auch uns, daß der Sinn der Weltzgeschichte der Kampf zwischen Gut und Böse ist und daß über allem Tun der Völker und der Einzelnen die richtende Ewigkeit waltet.

Gerade diese Rahe von Gericht und Emigkeit, in der sich Jesu sittliche Botschaft bewegt, gibt ihr die wesentlichen Merkmale: den Ernft, die Höhe und Freiheit. Alles Rleine und Beengende am irdischen Wesen versinkt, wir atmen auf in Alpenluft, wenn wir zu ihm kommen. Die Dinge treten in eine Beleuchtung von oben, die heiligen Grundgesetze unseres Daseins steigen in einfacher Größe auf. Die Seele erwacht in dieser Luft, sie wird nüchtern vom Rausch des leidenschaftlichen Begehrens und doch glühend vom jungen Wein erhöhten Lebens. Dieses Gefühl des über uns waltenden Gerichtes, dieses Leben von Angesicht zu Angesicht mit den ewigen Mächten, ist die eigentliche sittliche Stimmung. Aber uns fehlt diese Stimmung nur zu oft: sie kommt zwar in erhöhten Stunden wohl einmal über uns, dann aber finken wir wieder in die Trägheit zurück und das Schauen jener Stunden wird zur verblagten Erinnerung. Jefus lebte in dieser Stimmung. Darum kommt in ihm einfach das Grundwesen des sitt=

lichen Lebens zur reinen Erscheinung; darum ist seine Ethik das "Du sollst" in seiner vollkommendsten Gestalt; so ist sie, wenn der Ausdruck nicht zu versbraucht klänge, der Jdealismus selbst zu nennen; so ist sie der höchste Punkt, den die Menschenseele auf der Suche nach der sittlichen Wahrheit erreicht hat.

# 2. Die Grundzüge der Moral Jesu.

Es handelt sich nun nicht darum, ein wohls ausgeführtes Gemälde der sittlichen Gedankenwelt Jesu zu schaffen. Wir besitzen aus dem letzten Jahrzehnt einige Darstellungen derselben, die beinahe klassisch zu nennen sind<sup>1</sup>). Für uns kommt es darauf an, ihr Grundwesen festzustellen und einige für unsere Ausgabe entscheidende Punkte herauszuheben.

1. Jesu Ethik ist ganz und gar Gesinnungsethik. Sie ist nicht Gesetzesethik in dem Sinne, daß sie den Menschen die Last eines äußerlichen Gebotes hätte auslegen und ihr Leben in ein Netz von statutarischen Borschriften pressen wollen. "Der Mensch ist nicht um des Sabbats willen gemacht, sondern der Sabbat um des Menschen willen." Auch nicht ein einziges Mal ist Jesus als Gesetzeber aufgetreten. Man könnte zum Beweis des Gegenteils auf Matth. 5,17—48 ausmerksam machen mit seinem wieders

<sup>1)</sup> Gemeint find die von Cucken, Wellhausen, Harnack, Wernle, Chamberlain, der letztere historisch nicht zuverlässig.

holten: "Ihr habt gehört, daß zu den Alten gefagt ist - - ich aber sage euch." Tolstoi hat denn auch mit Aufwand von nicht wenig Künstelei daraus ein ganzes dem Dekalog ähnliches Gesetz Christi konstruiert - ganz mit Unrecht! Es fehlt ja jede Vollftändiakeit. Die an dieser Stelle aufgeführten Beifpiele find bloße Erläuterungen der "befferen Berechtigkeit" d. h. der neuen Gefinnung, die er zu wecken gekommen ist. So überall. Jefus läßt, wo die Gelegenheit sich bietet, das scharfe Licht seiner sittlichen Erkenntnis auf ein Gebiet des Menschenlebens fallen, das seither in einer Klarheit leuchtet, die uns noch heute blendet - man denke an die Sprüche über die Ehe, die Familie, den Mammon, die Nächstenliebe - aber es kommt ihm in keiner Weise darauf an, eine ausgeführte Gesetzebung zu schaffen. Er weist ben Mann zurück, der ihn zum Schiedsrichter in einer Erbteilung machen will. "Mensch, wer hat mich zum Erbschichter über euch gefett? Sebet zu und hütet euch vor dem Geize." Die lebendige Gesinnung ift alles, ein Handeln bloß um äußerer Rücksichten willen gilt nicht vor Gott. Das ist der große Sinn der Bergpredigt. Kants Lehre ift hier schon enthalten, nur nicht im Gewand der Schule, sondern als prophetische Erkenntnis. Nur einige große Grundfäte und Richtlinien find gegeben, an denen uns das Verständnis diefer Befinnung aufgehen kann. Aus dieser Gesinnung heraus, die in Jedem entstehen muß, der mit der sittlichen Wahrheit Ernst macht, sollen wir selbst in jedem einzelnen Falle das rechte Verhalten sinden. So entspricht es dem Geiste Jesu. Er hat uns nicht knechten wollen, sondern uns ganz frei gemacht, im Innersten frei, indem er uns gebunden an uns selbst, an die göttliche Stimme in uns.

Denn die Gefinnung, die er lehrt, ist die fitt= liche Gesinnung selbst. Es handelt sich nicht um ein philosophisches System ober um eine Bumutung, die von außen her an den Menschen heran= träte, fondern um ein Innewerden der ewigen fitt= lichen Wahrheit, die unserer Existenz zugrunde liegt. Jesu Ethik ist, wenn wir wiederum ein gelehrtes Wort brauchen dürfen, intuitiv. Nirgend macht er den Versuch, das Recht seiner sittlichen Forderungen etwa aus der Natur des Menschen zu beweisen; er spricht sie einfach aus, sie sind sich felbst Beweis. Er schöpft mit ruhiger Sicherheit aus dem Quell des Inneren; die sittliche Wahrheit ift ein Licht, das alles beleuchtet, selbst aber keiner weiteren Beleuch= tung bedarf. Und doch ist, was er lehrt, nicht blok die gangbare Volksmoral, seine Gedanken sind von einer solchen Reinheit und Kühnheit, daß wir nach zwei Sahrtausenden chriftlicher Predigt sie noch nicht recht auszudenken wagen und darob erschrecken, so= bald wir es versuchen. Und doch sehen sie aus wie das Uralte, Selbstverständliche, auch darin ganz der Natur ähnlich, die sich jedem Auge als die gleiche darstellt und doch von jedem neuen Geschlecht wieder neu gesehen werden muß und unergründlich bleibt. Un Jesus wird es vollends flar, was wir wiederholt betont haben, daß sittliche Reuschöpfung durch Offen= barung geschieht, Offenbarung in Wort und Tat der prophetischen Persönlichkeit. Allerdings scheint es an einigen Orten, als ob Jesus doch eine Art von Beweis für die Richtigkeit seiner sittlichen Erkenntnis habe geben wollen. Er beruft sich gelegentlich auf das Vorbild Gottes, "auf daß ihr Söhne eures Vaters im Himmel werdet" (Matth. 5,45) oder auch darauf, daß es "von Anbeginn nicht fo gewesen" (Matth. 19, 8); auch die Gleichnisrede gehört hieher. Aber das alles ist doch in Wirklichkeit keine Beweisführung, sondern eine Berufung auf die gottgeschaffene Natur der Dinge.

Gerade diese Art sichert der sittlichen Gedankenwelt Jesu ihre ewige Jugend. Sie ist Natur, sittliche Natur in ihrer Fülle und Reinheit. Sie ist die sittliche Gesinnung selbst, wie sie jeder Seele einleuchten muß, die sich tief auf ihre innerste Stimme besinnt, die jedem Gewissen sich ankündigen muß als das Wahre und Rechte, gerade so, wie jedes Menschenauge die Sonne grüßt, weil es selbst sonnenhaft, für die Sonne geschaffen ist. Darin beruht die unendeliche Beweglichkeit und Lebendigkeit dieser Gedanken; ihre Fähigkeit, sich mit so verschiedenem Material zu verbinden und sich doch nicht darin zu verlieren. Höchste sittliche Strenge und höchste Freiheit und Innerlichkeit sind hier auf unaussprechlich herrliche Art vereinigt.

2. Aber dem Subjektiven entspricht ein Objektives, der Forderung die Verheißung. Durch die Gefinnung, die Jesus von seinen Jüngern fordert, gelangen sie zur Teilnahme am Reiche Gottes. So kehren wir zum geschichtlichen Ausgangspunkt der Verkundigung Sesu zurück und damit zum oberften und zentralen Inhalt derfelben. Nicht dazu ift Jefus gekommen, die bessere Gerechtigkeit zu predigen, sondern das Rommen des Reiches zu verkündigen. Das ist das Neue, Große, Frohmachende, das Evangelium. Das "Tut Buge" ift nur die Vorbereitung des "Glaubet an das Evangelium" (Mc. 1, 14-15). Denn der Ankunft des Reiches geht das Gericht voraus, die Bukpredigt muß daher die Gefinnung wecken, die allein vor Gott bestehen kann. Nur die reines Herzens find, werden Gott schauen. Aber den Inhalt des Evangeliums felbst bildet nur die Botschaft vom Reiche Gottes, also eine Gabe, eine Gnade. Damit kommt bei Jefus ein Moment zur vollen, reinen Entfaltung, das der großen Moral nirgends fehlt, das aber bei

Plato, wo es vorhanden ift, noch zu fehr die antiken Buge trägt, und bei Kant wieder vor ber Betonuna der driftlichen Innerlichkeit und Gefinnungsreinheit zurücktritt: eine objektive Welt des Beiligen, von der unsere obersten Zwecke gesetzt sind und an der Anteil zu haben der Sinn alles sittlichen Strebens ift. In der Botschaft Jesu ist beides vereinigt, was die reinsten und größten Vertreter der Guterethif und der Besinnungsethik wollen. Das Reich Gottes ift bas Gut, das diesenigen ererben, die Gottes Willen tun. Das ist nicht so gemeint, als ob die Gesinnung nur ein Mittel wäre, das, nachdem der Zweck erreicht worden, seine Bedeutung verlöre; vielmehr ist ja das höchste But, das im Reiche Gottes geschenkt wird, Gemeinschaft mit dem vollkommenen Gott und Bater in voll= fommener Beiligkeit und Liebe. Forderung und Berheißung, Gesinnung und versprochenes Gut ("Lohn") find nur die beiden zusammengehörenden Balften eines großen Ringes, der Simmel und Erde einschließt, Moral und Religion in eins zusammenfaßt. Hier Rampf, dort Sieg; hier Schwachheit, dort Rraft; hier Stückwerk, dort Vollendung: hier Seufzen, dort Freudigkeit. Man muß Gottes Rind werden, um an seinem Reiche Anteil zu bekommen. Wer aber die Stimme Gottes hört, in seinen Dienst tritt, den Kampf gegen das Bose kämpft und Treue hält, der darf sich Gottes Silfe getröften. Damit ift die Frage beantwortet, die am Ende des Weges jeder großen und ernsten Ethik auftaucht und zur Hauptsache wird: die Frage nach der Kraft. Zugleich ift bas Starre, Feindliche aufgehoben, das dem blogen "Du follst" anhaftet. Denn die sittliche Forderung wird nun ein Teil eines großen Liebes= und Erlöfungs= planes, der zum wahrhaftigen Leben führen soll. Das Befetz ift die Stimme Gottes, der fein Rind ruft. Es darf aus der Berlorenheit zu ihm zurückfehren, der Bater nimmt den verirrten Sohn wieder an: wer in gutem Kampfe steht, darf des schlieflichen Segens gewiß fein trot äußeren Untergangs; er barf feine so leicht in innerer und äußerer Unfechtung versiegende Kraft und Freudigkeit täglich nähren an Gefühl und Erfahrung der göttlichen Liebe und Gnade und aus der irdischen Dunkelheit hineinblicken in bas Land ber Bollendung. Wir muhen uns ab, wir fämpfen, wir zagen und verzagen - daß wir das tun, ift Moral; aber in alledem find wir umfaßt von Gott, ber uns aus feinem Wefen einen Funken gegeben hat, ber uns liebt, uns gieht, uns über Gunde, Belt und Tod emporhebt, uns erlöft und felig macht — daß wir das fühlen, erleben, das ist Religion.

Es leuchtet ohne weiteres ein, daß in der Berstündigung Jesu Religion und Moral vollkommen eins sind. Sie sind ein Organismus, es wäre unsnatürlich, wenn man sondern wollte, was untrenns

bar zusammengehört. Verheißung und Forderung find überall mit einander verwachsen, und alles fließt zulett aus einem Quell. Es zeigt sich an diesem wichtigsten Beispiel mit sonnenheller Klarheit die Richtigkeit unserer früheren Bemerkung, daß wohl die Arbeit der Gelehrten und die zersekenden Ten= denzen einer der Stepsis verfallenden Rultur die beiden Sälften des innersten Lebens der Berfönlichfeit auseinanderzerren können, daß sie aber in allen großen Erscheinungen sich sofort zusammenfinden, ja daß die ganze Unterscheidung etwas Pedantisches, Gelehrtenhaftes hat, von dem die Natur in ihrer Ein= heitlichkeit nichts weiß. Der Bund zwischen Moral und Religion ist allerdings nicht in allen Religionen heraestellt und er droht auch bei den höchsten immer wieder auseinanderzufallen. Bier große Feinde treten ihm überall in den Weg: der Kultus, das Geset, die Mystik und das Doama. Der Rultus geht von der Voraussetzung aus, daß die Gottheit be= friedigt sei, wenn ihr Tempel recht besorgt, ihre Opfer gehörig gebracht und die heiligen Bräuche richtig voll= zogen würden. Dann darf das Leben der Menschen daneben seinen natürlichen Weg gehen. Darum begegnen wir auf allen Religionsstufen der Erscheinung, daß die eifrigste Religiosität Sand in Sand geben kann mit der vollkommensten Ruchlosigkeit bei vollfommenster Ruhe des religiösen Gewiffens. Ich erinnere an einige Könige Jsraels, 3. B. Jehu, an Alexander VI., an die spanischen Soldaten des 16. und 17. Jahrhunderts. Doch sind das nur einige besonders fraffe Formen einer ganz allgemeinen Er= scheinung. Anders scheint es sich auf den ersten Blick mit dem Gesetz zu verhalten. Diefes scheint doch der Ausdruck des Bewußtseins zu sein, daß Gemeinschaft mit Gott verpflichtend wirkt für das ganze Leben. Nun wird dieses eingespannt in ein großes Net, alles wird nach religiösen Gesichtspunkten ge= ordnet, auch das Kleinste und Allerkleinste. Ja, auch das Allerkleinste — und hier beginnt der große Fehler. Nicht nur die großen sittlichen Zwecke und Guter werden unter den Schutz des Gesetzes genommen, sondern auch und mit Vorliebe ganz zufällige und nebenfächliche Dinge, die aber zu Hauptfachen werden und die wirklichen Hauptsachen verdrängen. Neben ber Gottesliebe steht die Beschneidung und diese wird zuletzt wichtiger als jene. Natürlich, sie ist auch leichter. Die am meisten typische Vertretung dieser Art in der Geschichte ist das Pharifäertum. Es handelt sich aber auch hier um eine immer wieder= fehrende Erscheinung. Auch das, was man Chriftentum nennt, ist zum guten Teil eine folche Mischung pon Kultus und Geset, auch im Protestantismus. Nur die Formen werden allmählich etwas feiner dadurch aber oft nur besto gefährlicher. Zu biesen

feinsten Formen gehört vielleicht in Bezug auf ben Kultus das katholische und protestantische sacrificio dell' intelletto, die Meinung, daß man durch Berleugnung des eigenen Denkens ein Gott wohlgefälliges Werk tue, und in Bezug auf das Gesetz der Moralismus, der durch ein gewiffes außeres Rechttun, bei bem die Gesinnung nicht in Frage kommt, Gottes Willen erfüllt zu haben meint. Weniger einleuchten wird es, wenn ich in diesem Zusammenhang auch die Myftit nenne. Es muß nachdrücklich betont werden, daß ich damit nicht von ferne den Wert des Gefühls für das religiöse Leben leugnen möchte. Unter Mystif foll hier der Versuch verstanden werden, burch Gefühlserregung in Gemeinschaft mit Gott zu treten. Dieser Bersuch tritt in seiner gröberen Form als Efstase auf, so beim Fetischpriester, beim Derwijch, bei den ältesten Propheten Fraels, und bei jener Art von Mönchen, die durch Versenkung in sich selbst und Vergeffen der Welt zum Schauen Gottes zu gelangen suchen; er äußert sich dann als Enthusiasmus, der das, mas im Rampf errungen werden muß, die sittliche Freiheit und Vollendung, schon zu besitzen meint und dann gewöhnlich einen tiefen Fall tut (auch er taucht von den Tagen der ersten Chriften= gemeinde bis zur Gegenwart immer wieder auf); end= lich, auf der höchsten Stufe, wird er zur reinen, tief= sinnigen Gottinnigfeit eines Paulus, Augustinus, Thomas a Kempis, Eckhard, Tauler, Tersteegen. Niemand wird diesen letztgenannten Erscheinungen ihr Recht absprechen, aber die Gesahr droht auf diesem Wege immer, daß in der Indrunst des Gefühls der Maßstad der Frömmigkeit gefunden wird — und man damit ins Außersittliche oder auch Unsittliche gerät und das Tun des Willens Gottes Nebensache wird. Endlich das Dogma. Die richtige Lehre zu haben wird hier zur Hauptsache und das richtige Handeln zur Nebensache. Darüber ist weiter nichts zu sagen, jeder weiß, was für sittliche Folgen der Orthodoxis= mus in der Geschichte immer gehabt hat.

Allen diesen Schäben nun tritt der Prophet gegenüber und spricht: Gottesdienst ist Ersüllung des göttlichen Willens. Gott aber sordert nicht Opser, sondern Barmherzigkeit; nicht reine Hände, sondern reines Herz; nicht pompöse "Gottesdienste", sondern Heiligung alles Tuns. Der Prophet kämpst im Grunde immer gegen die Lüge. Eine Lüge sind für ihn der Kultus und das Geset, denn die Menschen wollen sich weismachen, daß sie Gott dienen, wenn sie ihren Borschriften gehorchen und damit sich um das Schwerere herumdrücken: die Liebe, die Treue, die Gerechtigkeit und Herzensreinheit. Es ist leichter, hin und wieder ein Almosen zu geben, als seinen ganzen Besitz als göttliches Lehen zu betrachten; es ist leichter seine Hände so und soviel Mal den Tag zu waschen als

Ragas, Du follft.

reinen Herzens zu sein; es ist leichter, einen Tag in der Woche fromm zu tun, als jede Stunde des Lebens unter Gottes Augen zu verbringen. Darum haßt Gott diese Lügenveranstaltungen und der Prophet haßt sie mit gewitterschwüler Leidenschaft, von Amos dis Kierkegaard, Carlyle und Tolstoi. Er dringt auf die Wahrheit der Dinge, auf Gottes wirkliche Forderungen. Auch alles Mechanische, Äußerliche ist ihm Lüge, weil es zwischen den Menschen und den lebendigen Gott tritt, dessen Wenschlichkeit der Prophet in verzehrender Deutlichkeit erlebt. Alles, was bloß Form ist ohne Leben, ist ihm zuwider; denn was tot ist, soll nicht tun, als ob es lebendig sei.

So ist die eisernde Predigt der großen Propheten Israels. "Ich haffe" spricht der Herr, "und verschmähe eure Feiertage und mag nicht riechen eure Festwersammlungen. Wenn ihr mir Brands und Speisesopfer darbringt, so habe ich keinen Gefallen daran und sehe eure Dankopfer nicht an. Schaffe hinweg von mir das Geplärr deiner Lieder! Dein Saitenspiel mag ich nicht hören. Wie Wasser soll das Gericht daherwogen und die Gerechtigkeit wie ein unversiegbarer Strom.") Das ist die Quintessenz der ganzen prophetischen Predigt. Jesus ist auch hierin die Vollendung derselben. Er hat den Kultus so viel

<sup>1)</sup> Bgl. 3. B. Tolstoi "das Reich Gottes", S. 129 ff.

<sup>2)</sup> Amos, C. 5, 21-24.

#### Die chriftliche Moral.

wir wiffen nicht bekämpft, aber er hat ihn von innen heraus entwertet. Es ist wichtiger, sich mit dem Bruder zu verföhnen, als die Gabe auf den Altar au legen,1) es ift beffer, ein Stück Geld den Eltern zu geben, als dem Tempelschatz.2) Dem Tempel hat Jesus den Untergang geweissagt.8) Nirgends auch zeigt sich eine Spur davon, daß er Gefühlser= regungen einen religiöfen Wert beigelegt hatte, im Gegenteil, es kennzeichnet seine Geftalt und sein Wort eine gewiffe herbe Nüchternheit, sie sind umweht von gefunder Luft, nicht vom schwülem Hauch halbsinnlicher Ekstase. Rur eine heilige Mustik findet sich in seinem Leben: seine wunderbare Gemeinschaft mit dem Vater. Noch weniger spielt im Evangelium irgend ein Dogma eine Rolle. Frömmigkeit ist nicht Herr-Herrfagen, fondern das Tun des Willens feines Baters im Himmel.4) Der Wille Gottes aber verlangt nicht außerordentliche Frömmigkeitswerke, sondern "die ge= meine Moral" (Wellhausen) Billigkeit, Treue und Güte. Das Gesetz wird aufgehoben durch die Ge= finnung. Alle seine Kleinlichkeiten, die eine schwere Last für das Volk bedeuteten, werden auf die Seite geschoben, werden aufgelöft und alles, was es Wert= volles enthält, wird zusammengezogen in das einfach große Gebot der Liebe, Und auch sie ist nicht ein

<sup>1)</sup> Matth. 5, 23-24. 2) Matth. 15, 1-6.

<sup>8)</sup> Matth. 24, 1—2. 4) Matth. 7, 21.

Geset; das was wir Gebot nennen und was auch im Neuen Testamente so heißt, ist einsach Ausbeckung der wahrhaft sittlichen Gesinnung, die als solche jedem unversälschten Gewissen einleuchten muß. Gerade an diesem Brennpunkte der Moral Jesu zeigt sich, wie sie mit der Religion eine organische Einheit bildet. Gott liebt man, indem man den Nächsten liebt, indem man — das ist doch wohl der Sinn einer Anzahl von Sprüchen Jesu — im Nächsten Gott liebt. Hier hat Tolstoi richtig gesehen. Das ist die Stelle des Evangeliums, auf die alle sich berusen dürsen, die in ihm die höchste Darstellung und Weihung aller jener Bestrebungen sinden, die darauf ausgehen, ein Reich brüderlicher Gemeinschaft aus Erden zu gründen.

So finden sich im Evangelium Jesu Religion und Moral auf unbeschreiblich herrliche, lebendige, naturfrische Weise zu jenem Bunde zusammen, für den sie bestimmt sind. Eine heilige, ewige Welt der Hintergrund dieser Welt der Sünde und Vergänglichsteit, sie richtend und rettend; der Mensch dazu bestimmt, an ihr Teil zu haben, Glied eines Geisterzreiches zu sein, das in Heiligkeit und Seligkeit seinem Herrn, dem Vater, dient; der Weg dazu die Reinheit der Gesinnung, die sich in der Liebe vollendet und doch das Reich nicht ein Lohn, sondern eine Gabe. Gegensüber diesem Gesamtbild des Evangeliums Jesu muß alles, was in der Menschheit an Religion und Moral

zur Erscheinung gekommen ist, klein werden, wie die Borberge vor den in den Himmel hineinragenden

Alpenhöhen.

3. Wenn wir nun noch den Versuch machen wollen, mit ein paar Strichen den Inhalt der Moral Jesu zu zeichnen, so erhebt sich sofort eine Schwierigkeit. Diese Welt ist so reich wie die Natur selbst, aber ihre Zusammenhänge verbergen sich auch oft, wie die der Natur. Jede Einteilung tut dem freien, blühenden Leben Gewalt an. Am wenigsten lausen wir vielleicht diese Gesahr, wenn wir den Ort aussuch, an dem das ganze Evangelium entspringt. Das ist aber Jesu Gemeinschaft mit seinem Gott. Zwei Ströme gehen von hier aus, die scharfzu unterscheiden notwendig ist. Gott ist der starke und eisrige, der heilige Gott, und er ist der Vater. Jeder dieser Gedanken bestimmt auf besondere Weise die Moral Jesu.

Gott ift der Heilige, das verzehrende Feuer. Nichts Böses kann vor ihm bestehen. Was darüber Gesetz und Propheten gesagt haben, ist im Evangelium nicht aufgehoben. Gott spricht auch hier: "Ich bin heilig und ihr sollt auch heilig sein." Man redet ganz fälschlich von einer Religion der Liebe, die eigentlich auf das tout comprendre c'est tout pardonner hinauskäme und erinnert sich des Christentums nur dann, wenn es darauf ankommt, dem sittlichen Urteil seinen

#### Die chriftliche Moral.

Ernst zu nehmen, durch Berufung auf die falsch verstandene chriftliche Nächstenliebe. Aber auch diejenigen verstehen Jesus falsch, die der Meinung sind, 1) das "Du sollst" habe zwar eine padagogische, aber nur zeitweilige Bedeutung und sie aufgehoben in dem unmittelbaren Leben aus Gott, das er uns aufschließe, und die nicht übel Lust hätten, den furchtbaren Ernst der Moral in Spielerei aufzulösen. Sie dürfen sich, scheinbar wenigstens, auf Paulus berufen, aber nicht auf Jesus. Gottesfurcht ist die eine Hälfte der Frömmigkeit Jesu. Gott ist der Bater — aber der Bater in den Himmeln, der Herr des Himmels und der Erde2); jede Vertraulichkeit ist ausgeschlossen. Auch der Jünger Jesu hat gegen das Bose einen Kampf bis aufs Meffer zu führen. Er muß unbedenklich die rechte Hand abhauen und das rechte Auge ausreißen, wenn sie ihm Argernis bereiten; er foll sich fürchten vor dem, der Leib und Seele verderben mag in der Hölle. Besonders gegenüber der geschlechtlichen Sünde kommt die ganze Schärfe der chriftlichen Reinheits= forderung zum Ausdruck, also an einem ganz besonders charakteristischen Orte. Die höchste Steigerung, die der sittliche Ernst erfahren kann, ist in das Wort gefaßt: "Was hülfe es dem Menschen, wenn er die gange Welt gewänne, litte aber Schaden an feiner

<sup>1)</sup> Wie z. B. Hermann Kutter in seinem oben zitierten Buche: "Das Unmittelbare". 2) Bgl. Matth. 11, 25.

Seele?"1) Das Gericht hängt allezeit über den Mensichen, die Gefahr des Verlorengehens ist seiner Seele immerfort nahe. So bildet ein tiefer Ernst überall den Unterton der sittlichen Botschaft Jesu; es ist der tiefste Ernst, der auf Erden erschienen ist, die höchste Steigerung des "Du sollst."

Aber diesem "Du follst" entspricht ein freudiges "Ich will" und "Ich kann." Und dieses spricht die Liebe. Die Liebe aber hat ihren Quell in bem Bater, der felbst die Liebe ift. Es ift die große Erfahrung Sefu, die aber jeder machen tann, der ihr fein Berg öffnen will, daß eine Gute und Gnade über uns ist, die uns überschwenglich Gutes tut. Wenn bas Gemüt von diefer Erfahrung voll ift, fo muß sie überfließen und wird Nächstenliebe. Dantbarkeit ist also die stärkste Triebfeder, mit der die Moral Jesu rechnet. Darin haben ihn die Reformatoren richtig verftanden. Die Gemeinschaft mit bem Bater in ben Himmeln, der feine Sonne aufgehen läßt über Bofen und Guten und läßt regnen über Gerechten und Ungerechten, gibt ber Seele Barme, Größe, Freudigkeit. Diefe offenbart fich im Berhältnis bes Menschen jum Menschen. Sie wird zu Berträglichkeit und Friedensstimmung — benn wie könnte, wer einen fo huldreichen Bater hat, kleinlich

<sup>1)</sup> Matth. 16, 26.

zürnen und zanken? Sie wird zur Sünderliebe. Denn Gott bleibt der Vater auch der verlorenen Kinder. Sie steigt herunter zu allem, was klein ift, schwach, mikachtet, den Kindern, den Armen, den Kranken. "Denn was ihr getan habt an einem dieser geringften unter meinen Brüdern, das habt ihr mir getan." Sie geht in die Beite - benn Gott ift der Bater auch der Heiden. Die Liebe Jesu muß zuletzt alle Schranken durchbrechen, die den Menschen vom Menschen trennen. Wenn Jesus felbst diefe Folgerung nicht ftärker ausgesprochen hat, so entspringt sie doch not= wendig seiner Gesinnung. Und endlich steigt fie in die Bohe und wird zur Feindesliebe. Denn die Liebe ift in sich unendlich, wie der unendliche Gott. Sie fann feine Grenze haben. Alles muß darin ein= bezogen werden. Wer des Baters Liebe fühlt, der findet feine Rube, bis er sich muht, vollkommen zu fein, wie der Bater in den himmeln felbst ift.

Diese Liebe hat aber gar nichts Sentimentales an sich und nichts Weichliches und nichts Gekünsteltes. Sie ist eine tätige Kraft, nicht ein Schwelgen in Gestühlen; sie will helsen, retten. Sie sieht im Menschen den Bruder, sie achtet in ihm Gottes Kind, sie will seine Seele vor dem Berderben retten, weil sie unsendlichen Wert hat. Sie erfüllt also die Kantische Forderung — und überbietet sie — den Menschen nicht als Mittel, sondern als Selbstzweck zu behandeln.

Die Liebe Jesu ist so gesund und natürlich wie der Sonnenschein. Denn sie strömt einsach aus der Fülle und Größe der Seele, die vorgedrungen ist zum reichen Born des Lebens; sie ist die Ausdeckung der tiessten Beziehungen, die zwischen Seele und Seele bestehen, und die wir nicht sehen, weil wir trägen Herzens und stumpsen Auges sind. Die Wirklichkeit des Menschenwesens ist auf Liebe angelegt, nicht zu lieben ist Schuld. Soschließt sich der King wieder: die Strenge des "Du sollst" kommt aus Liebe und die Liebe selbst wird Pflicht.

4. Aus diesem religiosen Ursprung, ber Beziehung auf den Gott, der beides ift, der heilige und der liebende, der Gericht und Gnade in der Hand hält, erklären sich alle entscheidenden Bestimmungen ber Moral Jesu. Einmal ihre Leben bigkeit, ihr Widerstreben gegen alles Erstarren zu gesetlicher Form. Was wir als Merkmal der prophetischen Religiösität bezeichnet haben: die Stärke der Empfindung, es mit dem lebendigen Gott ju tun ju haben, mächst sich in Jesus zur Bollendung aus und wird zur vollfommenen Gemeinschaft mit dem Bater. Diese Gemeinschaft ift zu lebendig, als das hier ein Gefet sich einschieben konnte zwischen Gott und Mensch. Da gilt nur Geift und Leben, wie fie immer frisch aus bem gleichen ewigen Brunnen Wo Gemeinschaft mit dem Bater ift, ba wird die gleiche Gefinnung fich immer herftellen.

#### Die chriftliche Moral.

Ru dieser Lebendiakeit gesellt sich die Inner= lichkeit. Durch seine Verbindung mit Gott erhält der Mensch Anteil an der Größe Gottes; er ge= winnt das Erbe der Gottessohnschaft. Wie Jesus in der Gemeinschaft mit dem Bater sich als fein Sohn weiß, so werden seine Junger Söhne Gottes fein, wenn Gott ihr höchstes Vorbild ift.1) Gottes Vollkommenheit selbst ist höchstes Ziel des sittlichen Strebens.2) Damit gewinnt dieses innere Unendlichkeit. Die Seele bekommt unvergleichlichen Wert. Die Unendlichkeit fließt in alles Tun hinein, denn von diesem hängt das ewige Schicksal ab. Gottes Auge ruht unablässig auf unserem Tun. Vor ihm ist der fündige Gedanke nicht wesentlich verschieden von der fündigen Tat. Bor ihm kann nur die Gefinnung gelten. Alle Außerlichkeit schmilzt hinweg vor dieser Unmittelbarkeit des Berhältnisses zu Gott: Gott ift uns zu nahe dazu.

Damit ist eine ungeheure Wendung nach innen erfolgt, wie die ganze alte Welt sie nicht von ferne erreichte. Die ganze Energie des Lebensdranges, die dort sich nach außen entlud, kehrt hier in des Menschen eigene Brust zurück. Hier wird der große Kampf

<sup>1)</sup> Der griechische Text rebet auch von "Sohnschaft" und von "Söhnen" Gottes nicht nur von "Kindschaft" und "Kindern". Matth. 5, 45. Gal. 4, 5—7.

<sup>2)</sup> Matth. 5, 48.

mischen Gut und Bose, Gott und Belt getampft und entschieden über Rettung ober Berlorengehen. Das innere Leben bekommt eine unendlich erhöhte Bedeutung, bie Seele erwacht, ja der Gintritt des Chriftentums in die Belt ift der entscheidende Aft in der Schöpfung der Seele, die wir Geschichte nennen. Nun wird ber Mensch sich selbst wichtig. Ist doch das ganze Geisterreich am Schicksal jeder Menschenseele beteiligt. "Wahrlich ich sage euch, es ift Freude bei den Engeln Gottes über einen Gunder der Buffe tut." Können jene Modernen, die da glauben, den Menschen erft wieder zu Ehren gebracht zu haben, Größeres von ihm fagen, als das Evangelium? Darum muß auch Nietssche irgendwo das wie mir scheint sehr große Zugeständnis machen, bas Chriften= tum erft habe ben Menschen intereffant gemacht. Es ift Tatfache, daß der Glaube an den weltüberlegenen, unendlichen Bert ber Berfonlichkeit von Jefus her= fommt.

Aber allerdings ist dafür gesorgt, daß er nicht zum Hochmut führt. Bor der Größe seiner Bestimmung wird der Mensch wieder klein. Wer wollte bestehen können vor dem Glanz des Gottesauges, das in die Tiesen des Herzens schaut? Das Wort Jesu: "Was nennst du mich gut? Keiner ist gut, denn Gott allein", gehört zu seinem bedeutsamsten. So verbindet sich mit dem mächtigsten Gefühl menschlicher

Bedeutung die tiefste Demut. Dagegen tritt die Regel in Kraft: noblesse oblige. Seine unendliche Bestimmung hebt den Menschen auf eine Bobe, von wo aus die Dinge der Welt eine ganz andere Beleuchtung und Wertung gewinnen. Während, was früher klein erschien, nun groß geworden ist, so um= gelehrt das Große klein. Wer Gott dient, darf nicht bem Mammon dienen, denn das Berg foll ungeteilt bem gehören, zu dem hin es geschaffen ist: auch die Sorge darf ihn nicht knechten, benn er hat einen Gott, der ihn nicht im Stiche läßt. Auch keine falsche Bietät gegen Familie und Freundschaft darf ihn binden, wenn der Ruf Gottes erschallt: er darf die Welt nicht fürchten, weil das Untreue gegen den Gott mare, der größer ift als die Welt. Er ift über die Welt hinausgehoben in eine Wirklichkeit hinein, die über der Welt liegt. Die Freiheitshymnen, die aus der Seele des Apostels Paulus aufsteigen, stammen aus dem mahren Geifte Jesu. Bier ift der Welt die wirkliche Freiheit erschienen.

5. Es mag angebracht sein, die Moral Jesu zum Schlusse noch mit den größten geschichtlichen Erscheinungen der Moral auf außerchristlichem Boden zu vergleichen, um sie dadurch noch schärfer in ihrer Eigenart zu charakterisieren. Da kommen ernsthaft nur das Griechentum und die indische Erlösungslehre in Betracht. Beide werden immer wieder gegen

das Christentum ausgespielt, leider meistens von solchen, die keine der drei in Frage kommenden geschichtlichen Größen wirklich fennen. Das Griechentum wird in Fortführung der in den "Göttern Griechenlands" angeschlagenen Melodie als die Religion der Schönheit verherrlicht, als Berklärung der Sinnlichkeit und der Freude am Diesseits. vergißt dabei, daß der Ton der Schwermut schon frühe in großer Stärke durch die griechische Lebens= freudigkeit hindurchdringt, daß schon auf der Bohe ber hellenischen Lebensberrlichkeit die Sehnsucht nach dem Jenseits im Mysterienkultus leidenschaftlichen Ausdruck findet, und vor allem, daß das Chriftentum mit diesem Gegner schon einmal fertig geworben ift, daß vielmehr das Griechentum schon dem Christentum durch immanente Entwicklung nabe gekommen war, als es von diesem abgelöst murde. Die indische Entfagungslehre allerdings ift eine neue Gegnerin, der nicht wenige Erfolg versprechen. Denn fie entfpricht ber Stimmung ber Mübigkeit, Die gewiß in unferer Welt verbreitet ift. Und wenn man bie felt= fame Logit gelten laffen will, daß ber Mübe eine Arznei nötig habe, die ihn in der Müdigkeit erhält, fo behält Indien recht. Anders, wenn die Moral den Sinn hat, das Leben ftark und reich zu machen. Dann haben wir Jesus nötig. Denn seine Moral ist Kampfesmoral.

#### Die chriftliche Moral.

Was die Lebensauffaffung Jesu von der griechischen und indischen unterscheidet, ift der Umstand, daß sie den Menschen viel tiefer mit fich felbst und der Belt entzweit. Beim Griechen und beim Inder kommt es nicht gum rechten Kampf mit der Sinnlichkeit, bei jenem, weil ihm seine Notwendigkeit nicht flar genug wird, bei diesem, weil er am Sieg von vornherein verzweifelt. Bei beiden waltet die gleiche Urfache: es fehlt an dem über= weltlichen Ziel, das ben Menschen herausreißt aus bem gegebenen Bestand des Lebens und ihn auf= fordert, den Kampf um eine höhere Wirklichkeit zu beginnen und darin sein Leben zu finden. Der Rampf führt nun allerdings tief in die Begenfäte hinein: der unendlichen Bestimmung steht gegenüber ber Widerstand ber Welt, ber Größe ber Aufgabe die Kleinheit der Kraft, dem Geift das Fleisch, dem schimmernden Ziel die erbärmliche Wirklichkeit. Diefe Gegenfählichkeit, die dem Chriftentum eigen ift, tut ihm auf den erften Blick in äfthetischer Beziehung stark Eintrag. Der Chrift hat im Gegensatz zu der ungestörteren feelischen Harmonie des antifen Menschen etwas Unfertiges, Zerriffenes. Es fehlt die reine griechische Linie. Sein Berhältnis zur Welt ift un= sicherer. Seine Sinnlichkeit, wo sie die Kette zerbricht, wird heißer, damonischer. Das Bose nimmt muftere, großartigere Formen an. Das Unendliche, das in die Welt eingetreten ift, regt diese in ihren tiefften

Tiefen auf. Aber gerade darin kündigt sich der ungeheure Fortschritt an, der mit dem Christentum gefommen ift; die seelische Bertiefung. Der Rampf, ber Gegensatz ift Leben. Wieder spricht Rietsche, ohne es zu wollen, das höchste Lob des Christentums aus, wenn er fagt: "Man ift nur fruchtbar um ben Preis, an Gegenfätzen reich zu fein." Auch die Ufthetik fommt dabei doch nicht zu kurz. Die neue Welt der Seele, die das Chriftentum offenbarte, brachte auch eine neue Welt ber Schönheit. Das Leben murde bramatischer, tiefer. Die Unendlichkeit, in der bas Christentum lebt, teilte sich allerdings auch der Runft mit, sie wurde unruhiger, sehnsüchtiger, aber ihre Biele stiegen höher empor. Michelangelos Deckengemälde und Göthes Fauft find nur in einer Welt möglich geworden, die Jesu Botschaft gehört hatte. Gerade die neueste Kunst wendet sich mit Recht ab von der Bflege der konventionellen schönen Form, sie will Perfonlichkeitskunft fein - fie ift gerade bamit ein Kind chriftlicher Lebensauffaffung.

Aber wenn das Christentum den Menschen heftiger entzweit, so versöhnt es ihn auch tieser. Eines gehört zum andern. Es schaut den Lebensmächten ins Auge, erlebt die Welt in ihren Tiesen, aber es verfündigt dafür auch eine Botschaft des Sieges. Während der Grieche doch von den finsteren Schicksfalsmächten in seinem hellen Dasein beunruhigt wurde

und der Inder die Berzweiflung zur Religion machte, dringt der Christ durch Kampf und Gegenfat zu einer Sicherheit der Stimmung vor, die aus den tiefften Gründen stammt und befestigt ift an der Ewigkeit selbst. Darum gehen auch durch die Welt, in der die Worte Jesu forttönen, Lieder des Sieges und der Freude, wie sie Griechenland nie gehört hat, und wird hier von einem Frieden erzählt, den Indien nicht kennt. Die Welt ift unvergleichlich tiefer, größer, reicher und damit auch schöner ge= worden. Natürlich ift das nicht so gemeint, daß jeder Einzelne, der fich zur Lebensanschauung Jesu bekennt, dieses ihr Wefen nach beiden Seiten bin zur Erscheinung brächte. Es handelt sich um eine Gegenüberstellung der drei Lebensauffassungen in ihrer prinzipiellen Eigenart, und ihren Wirtungen im Großen. Aber in Jefus felbst erhält die chriftliche Lebensanschaunng zugleich ihre vollkommene Darftellung. Denn Leben und Lehre find in ihm eins; das Wort ist Fleisch geworden. Auch sein Leben zeigt den großen Gegensatz, aber er ift übermunden, versöhnt. Es ist nichts Krankhaftes, nichts Verzerrtes an seinem Bilde. Wohl lodert hin und wieder bei ihm der prophetische Zorn auf, aber die Erregtheit kehrt zurück zu jener gehaltenen Ruhe, die im bergeversetzenden Glauben ihre Zuflucht hat. Sein Gifer ist nirgends die düstere Glut des Fangtismus, sondern eine ruhige, helle Flamme. Gefetz und Kultus haben für ihn allen Wert verloren, aber er begnügt fich zu zeigen, welche Gesinnung allein vor Gott Wert hat und läßt diefe Dinge leben, folange fie leben konnen. Er fastet nicht, opfert wohl auch nicht, aber er verbietet niemand es zu tun. Nie hat er in Kleinigkeiten und Außerlichkeiten Borschriften gemacht. Er ift von der Belt frei, in der Luft der Ewigkeit atmet er, aber er übt keine ängstliche Aftese, ist und trinkt und hat ein Auge für Schönheit und Sinnigkeit ber Belt. Seine Seele wurzelt in einem ungeheuren Ernfte und doch liegt foviel Sonnenschein über feiner Erscheinung. Diese freie, überlegene Art, biese Harmonie bei so ungeheurer Spannung, hebt Jesus schon rein äfthetisch betrachtet weit über alles hinaus, was sonst die Erde an menschlicher Größe und Schönheit gefeben hat. Dazu tommt bie mundervolle Natürlich teit des Meisters. Da ist keine künstliche Unterdrückung ganzer Teile der Menschennatur, wie bei ben legendären Beiligen, da find feine gemachten Tugenden, wie fie für das gewöhnliche Chriftentum so charakteristisch sind und es mit dem Fluch ber Unwahrhaftigkeit belaften, keine pietistische Enge; alles ift so echt und so frisch und lebendig wie die ewige Natur felbst. Es ist ein ganzes Menschentum ba, das fich unter Gottes Sonne zur höchften Fülle und Freiheit entfaltet hat. Er weint und jubelt, er gurnt 10

Ragas, Du jollft.

und segnet, er ist schroff und mild, ernst und froh, im Größten lebend und auf das Aleinste ausmerksam, und alles, was er spricht und tut, trägt das Gepräge seines ganzen Besens. Die Krone dieser göttlichen Natürlichkeit ist Jesu Kinders in der sin n. Darin vollends ist keiner ihm gleich gekommen, in dieser Berbindung einer ins Übermenschliche hineinzagenden Größe mit dieser Demut der Seele, dieser Schärse des Blickes mit dieser Unschuld des Gemütes. In der Kindlichseit des reisen Menschen aber vollendet sich die Kückkehr zur Wahrheit und Natur; da wo die Größe, für welche die Worte Held und Prophet nicht mehr genügen, sich einigt mit dem vollendetsten Kindersinn — da steht der Mensch vor uns — ecce homo!

# 3. Einige Bedenken gegen die Moral Jesu.

Die Darstellung der sittlichen Gedankenwelt Jesu, die wir gegeben haben, widerlegt, so ungenügend sie ist, doch ein Heer von Bedenken, die dagegen laut geworden sind. Wir wollen trotzem auf einige dersselben noch besonders eintreten.

1. Besonders stark wird heutzutage die Unvollsständigkeit der Moral Jesu betont. Es ist auch richtig, daß Jesus über hundert Dinge, die uns wichtig dünken, als da sind: Kindererziehung, Staatssleitung, wissenschaftliche Forschung, Kunst, Bildung,

Arbeit, Erwerb kein Wort hinterlaffen hat. Doch muß ich gefteben, daß mir diefer Einwand immer mehr als pedantische Schulmeisterei erscheint. Nur ein fo in mechanischen Auffassungen lebendes, papierenes Zeitalter konnte sich damit wichtig dünken und jeder, dem die geistige Freiheit teuer ist, follte sich davor hüten. Denn es ift ein Rückfall in ein gesetliches Wesen, das nicht nur hinter Kant, sondern auch hinter die Reformation zurückgeht bis zum Islam und Sudentum. Batte Jefus uns eine bis ins Kleinfte ausgearbeitete Lebensordnung hinterlaffen, dann hätte er damit der Menschheit die schwerste der Lasten auf= gelegt, unter der alles selbständige sittliche Denken, jede Regung individueller Lebensgeftaltung erftict wäre, während er doch gekommen ift, das Gewiffen frei zu machen. Diese modernen Menschen wiffen nicht, mas fie tun, wenn fie Jesus vorwerfen, bag er fein Gesetzgeber gewesen. Jesus ift viel moderner als sie. Sein Werf war, die Menschen die Gefinnung der Kinder Gottes zu lehren. Das Selbstwerftandliche brauchte er nicht zu sagen: daß wir arbeiten muffen, daß wir als Hausväter für die Unfrigen zu forgen haben und daß wir in der Zeit sparen muffen, um in der Not zu haben. Solche Alltagsweisheit kannte man in Israel wohl, Jesus kam zu einem Bolf, bem es nicht an einem großen Schak von Erb= weisheit und Erbtugend fehlte. Was er zu bringen

hatte und brachte, war Erlöfung: ein Aufleuchten von reinem Licht der sittlichen Wahrheit, einen ftarken Luftstrom von den Soben der Ewigfeit ber, ein Feuer auf Erden, das nicht mehr erlöschen konnte. Er lebte selbst die Gesinnung des Gottesmenschen und richtete so ein Bild auf, das nicht mehr vergeffen werden fann; er sprach sie aus in wenigen Worten, erläuterte sie, wie die Gelegenheit sich bot, an einigen Beispielen; er hauchte einigen Menschen seinen Geift und feine Liebe ein und vertraute Gott, daß er den Reim werde wachsen laffen. Es find einige einfache Gedanken und Beispiele, die er aus feiner Fulle gespendet, aber fie besitzen eine unendliche Anwendbarkeit und lebenzeugende Kraft. Neue Offenbarungen quellen immer wieder aus ihnen hervor. So arbeitet die Natur mit wenigen einfachen Mitteln und erfüllt doch Simmel und Erdemit ihrem Reichtum. Gin paar Worte hat Jesus über die Che gesagt — sie nehmen nicht den Raum eines furzen Zeitungsartifels in Anspruch, doch haben fie biefes Grundverhältnis aller Gemeinschaft umgeftaltet und wirken als lebendigste Kraft immer noch fort. Auch wo ein Lebensgebiet ihm ferne lag und er nie darüber ein Wort gesprochen, hat doch der Hauch feines Geiftes neue Welten geschaffen. Er hat, wie wir gesehen haben, der Kunft einen neuen seelischen Gehalt gegeben, die Wiffenschaft aber hat von ihm die Leidenschaft des Wahrheitsdranges erhalten, die Arbeit ihre Weihe, die fie in der antiken Welt nicht hatte, das Völkerleben neue Ziele, die Bildung neue Ideale. So wandern Jesu Worte durch die Mens schenwelt, schöpferisch wie ein ewiger Frühling.

Wir werden bis zum jüngsten Tage genug daran haben. Wir müssen mit ihnen ringen, müssen immer wieder neue Kultursormen an ihnen messen. Wir dürsen auch das, was sonst in der Welt an sittlichen Gedanken erschienen ist, verwerten. Gerade weil Jesu Moral kein Geset ist, sondern Gesinnung, ist sie aufs äußerste weitherzig. Alles, was rein und groß ist, das ist ihr wahlverwandt.

So hat die Gestalt Jesu etwas unendlich Lebensdiges, Unergründliches. Sie nagelt uns nicht auf die Paragraphen eines Lehrbuches, sondern führt uns zum ewig frischen Born des Lebens, sie bringt nicht Luft aus der Synagoge mit sich, sondern Alpenwind. Sie gibt uns vollendete Freiheit und hält uns doch hart im Bann der Wahrheit; sie offenbart uns immer wieder neue Tiesen, stellt uns aber sofort wieder vor neue Kätsel und ist so das Salz der Erde.

2. Tiefer geht der zweite Einwand. Er spricht der Ethik Jesu die Autorität ab, weil sie von falschen Vor aussehungen ausgehe. Die Tatsachen, die er anführt, sind nicht zu leugnen. Jesus stand der Natur anders gegenüber, als wir. Der Kampf ums Dasein, den wir überall in der Natur (wie in der

#### Die chriftliche Moral.

Menschenwelt) zu feben meinen, zeigte sich seinem Auge. wie es scheint, nicht in so kraffen Formen wie uns. Er kannte nicht unseren Begriff des Naturgesetzes und nicht das kopernikanische Weltbild. Er glaubte an Dämonen als Erreger von Krankheit und allerlei anderem Unheil und an einen Fürsten der Dämonen. Das alles ist richtig. Nur darf die Wahrheit, die darin liegt, nicht übertrieben werden. Auch Jefus hat wohl gesehen, daß der Singvogel die Raupe frift und der Raubvogel den Singvogel. Wenn er bennoch nicht in Naturpessimismus verfallen ift, ob dann vielleicht nicht er mehr Recht hat als wir? Auch die Nachtseite der Menschenwelt hat er wohl gesehen. Man darf sich das Milieu, in dem Jesus lebte, ja nicht zu idnllisch vorstellen. Es gab auch in Galilaa und Judaa Lebensnot, es gab einen Kapitalismus und einen Bauperismus, das Weltwefen mar in feinen Grundzügen ungefähr wie es jett ift und bei uns ift. und das Menschenherz ebenso. Jesus aber batte scharfe Augen. Er war nichts weniger als ein Schwär= mer. Bon der Menschennatur dachte er nicht zu boch. und wenn er Großes vom Menfchen fagte, fo meinte er bas, was Gott mit ihm tun wolle. Man muß blind fein, wenn man nicht aus Jesu Sprüchen und Gleichniffen diefen Realismus herausmerkt. Der diefe gesprochen hat, dem sind Leben und Menschenart bekannt gewesen, sein Wort verdient Bertrauen.

Es kommt aber auf alle biefe Dinge gar nicht jo fehr an. Das Wefen ber Sittlichfeit verkennt gang, wer da meint, sittliche Klarheit oder Genialität hange wesentlich ab von Richtigkeit und Reichtum bes Naturerkennens. Die sittliche Wahrheit hat ihr eigenes Reich und ihr eigenes Recht. Es fann ein einfacher Bauersmann, beffen Weltbild noch gang vorkoperni= fanisch ift und der von Darwin nie etwas gehört hat, fittlich fehr viel klarer und tiefer feben als ein großer Gelehrter. Sittliche Einsicht stammt nicht aus bem Biffen, fondern aus dem Gewiffen, fie erfordert ben Blick für die beilige Wirklichkeit, die ben Dingen gugrunde liegt. Es ift fogar anzunehmen, bag eine gewiffe Rulturfremdheit das Berftandnis für die Stimme Gottes erleichtere. Nicht jum wenigsten beswegen, weil sie so wenig mit Kulturflitter beladen ift, hat die Moral Jesu etwas so Gesundes, Erfrischendes, Naturvolles.

Allerbings, wenn Jesus eine betaillierte Lebensordnung aufgestellt hätte nach Art anderer religiöser Gesetzeber, dann wäre der in Frage stehende Emwand richtig. Sie wäre gewiß in vielen Bunkten
veraltet. Aber auch hier muß wieder der Gesichtspunkt hervorgehoben werden, daß Jesus Gesinnung
lehren wollte, nicht Gesetz. Die rechte Gesinnung aber
bleibt die rechte Gesinnung bis ans Ende der Dinge.
Wir müssen uns vom ethischen Dogmatismus frei

machen, wie wir uns vom religiösen frei gemacht haben. Einst glaubte man das Göttliche in Jesus dadurch fassen zu können, daß man sein Leben in das Trinistätsdogma und die Zweinaturensehre einspannte, nun haben wir gelernt, daß es darauf ankommt, es in seinem Geist und seiner Kraft zu erleben. So trachtet man noch jett, aus dem Evangelium möglichst ein Geset zu machen, wir müssen aber lernen, es zu sassen Leven, es zu sassen.

3. Also auf die Gefinnung tommt es an. Aber wie wenn diese Gesinnung selbst nicht einwandfrei märe? Das zu behaupten erfühnen sich allerdings die modernen Menschen, wenn sie den Vorwurf der Lohnsucht gegen die Moral der Bergpredigt erheben. Diese sei nicht hoch genug. Sie verheiße der Tugend einen diesseitigen oder jenseitigen Lohn und ftehe darum an Reinheit zurück hinter Spinoza, dem die Tugend felbst Lohn der Tugend sei (Beatitudo non est virtutis praemium, sed ipsa virtus), oder Kant, deffen Rigorismus nicht einmal die Freude an der Pflichterfüllung erlaube. Also Jesu Moral nicht hoch genug! Der Vorwurf nimmt sich im Munde moderner Menschlein eigen aus, namentlich, wenn daneben, wie wir bald sehen werden, auch der ent= gegengesetzte laut wird, sie sei zu hoch, sie gehe über die Kraft. In Wirklichkeit handelt es sich wieder

um geiftlose Schulmeisterei, die in ihrer bottrinaren Weisheit das Leben nicht begreift. Jefus war fein Professor ber Ethit, wie er auch feiner ber Dogmatik war. Seine Predigt hat etwas Volkstümliches. Darum benützt er auch in voller Raivetät volkstümliche Vorstellungen; dazu gehört die Lohn= vorstellung. Es ist nicht zu leugnen, daß sie im ganzen Evangelium eine große Rolle fpielt. Aber es ift zunächst zu bemerken, daß wir darüber nicht gar zu hochmutig aburteilen follten. Irgend eine hoffnung auf einen "Lohn" der sittlichen Unstrengung kennt auch die allerhöchste idealistische Ethit, auch die Rantische, ja diese sogar in recht grober Form. Bei Jesus handelt es sich aber nie um einen rein äußerlichen Lohn, ber für die fittliche Leiftung bezahlt würde, etwa in dem Sinne wie das Almosen in der katholischen Kirche gewertet wird, sondern nur um Teilnahme am Reiche Gottes. Darum trübt diese Lohnvorstellung in keiner Beise die Reinheit der Moral Jesu. Es handelt sich darin um das Verhältnis zwischen Bater und Kind. Der Lohn bes Kindes ift das Wohlge= fallen des Baters. Wo der Gedanke ber Gnade Gottes eine folche Rolle fpielt, da kann bas Rechten um den Preis der Mühe keine ernfthafte Bedeutung haben. Wo ber Lohngedanke die Sittlichkeit beherricht, da wird mit den außeren Werken gerechnet. Jefus aber bringt auf die Gefinnung. Warum? Weil es ihm nur auf eines ankommt: auf das, was vor Gott recht ist. Die ganze prophetische Art der Predigt Jesu spottet jeder Erklärung aus der Selbstsucht und ihrer Kleinheit heraus. Dem Pedanten freilich ist hier nicht zu helsen. Man muß eben den richterlichen Ernst in der Forderung Jesu spüren, muß sich stellen unter den Zwang dieser Worte, und dann erfährt man, daß es Lächerlicheres nicht geben kann, als dieser Forderung gegenüber, vor der auch unsere höchste sittliche Leistung noch als besleckt erscheint, von mangelnder Keinheit zu sprechen. Dann wäre alles, was die größten und seurigsten Seelen vor dieser Woral Jesu erlebt haben, nur ein großes Misverständnis gewesen?

4. Aber kann denn eine Lebensauffassung, welche die Welt verneint, für diese Welt gebraucht werden? Daß das Christentum Weltverneinung sei, wird zu seinem Lob und zu seinem Tadel behauptet. Wir können uns darüber kurz sassen. Unsere Darstellung der Lebensauffassung Jesu muß es klar gezeigt haben, daß hier von Buddhismus keine Rede sein kann. Allerdings will das Evangelium von der "Welt" nicht viel wissen (auch Plato, Kant und Fichte nicht), und wir werden ihm dasür dankbar sein. Es bewahrt uns damit vor dem Versinken in irgend eine "Kultur"

<sup>1)</sup> Bgl. 3. B. Göthes lettes Gefpräch mit Edermann.

und halt die Seele im Gebiete jenes Ernftes gurud, welcher allein dem sittlichen Leben angemeffen ist. "Was hülfe es bem Menschen, so er bie ganze Welt gewänne, litte aber Schaden an feiner Seele ?" ift auch aut, wenn diese man konnte fagen pietistische Seite am Evangelium ftart gegen alle Bersuche bervorgekehrt wird, dieses mit der Philistermoral zu verföhnen ober gar zu tun, als ob es im Grunde mit dieser eins mare. Die religiöse Praxis besonders des Brotestantismus ist voll von diefen widerwärtigen Bemühungen, nicht nur ben Forderungen Jefu bie Spike umzubiegen, fondern fie gar noch als Sanktion ber Kleinlichkeit und Erbärmlichkeit in Anspruch zu nehmen. aus den Worten des Meisters, beren Bestimmung ift, Steine bes Anftoges zu fein für die Welt, Baufer zu bauen für behagliche Leute. Es ift aut, wenn mit biefer faulen Lüge aufgeräumt wird; wir konnen einen Kierkegard immer wieder brauchen.

Aber wenn das alles zugestanden und hervorgehoben ist, muß doch sestgestellt werden, daß von indischer Müdigkeit im Evangelium nichts ist. Nicht ein Wort ist darin, das nach dieser Richtung wiese. Das Christusbild Nietssches ist eine Karrikatur, die beweist, wie man in der Geschichte alles sehen kann, was man sehen will, und auch der Jesus Tolstois trägt die Züge russischer Art. Das Evangelium aber trägt die Farbe starken Lebens (nicht umsonst spielt das Wort "Leben" eine solche Kolle im Neuen Testament); Jesu Gestalt ist männlich, herb, schroff, sein Reden und Handeln fortreißende Krast. Es handelt sich nicht um Weltverklärung, aber auch nicht um Weltflucht, sondern um Welteroberung für die Gottessherrschaft.

5. Wenn einer das alles zugegeben hätte, wenn er die Hoheit und Reinheit der Moral Jesu einfähe und alles andre, was wir von ihr gesagt, bann bliebe vielleicht noch ein letzter Einwurf übrig: kann man denn mit dieser Moral auch in der Welt, wie sie nun einmal ift, leben? Der Einwurf wird erhoben, das Broblem ift da: es läßt sich zuspigen zu der Frage: ist die Moral der Berapredigt durchführ= bar? In concreto: geht es an, demjenigen, der mich auf den rechten Backen schlägt, auch den linken zu bieten? Könnte ihn das nicht vielleicht in seiner Brutalität bestärken, so daß mein Tun sogar gegen die Liebe ginge? Darf ich dem geben, der mich bittet und mich nicht abwenden von dem, der mir abborgen will? Das wäre Züchtung des Bettels — also wieder Lieblosigkeit. Ift es recht, wenn ich dem, der den Rock nehmen will, auch den Mantel gebe? Wo bliebe da der Kampf ums Recht, der zur Erhaltung der Gesellschaftsordnung nötig ist? Muß ich alle meine Habe den Armen geben? Wer forgt denn für meine Kinder? Und kann ich mich der Sorge für Nahrung und Kleidung entschlagen, wenn ich für eine Familie verantwortlich bin? Kurz: wie soll eine solche Moral durchführbar sein, wenn man leben will?

Wir antworten zunächst damit, daß wir für Sesu Worte ein Recht in Anspruch nehmen, das man Göthe oder Nietsiche ohne weiteres gewährt: daß sie mit Beift ausgelegt werden. So viel Ehrfurcht darf ein Wort Jesu doch wohl verlangen, daß wir mit der Boraussetzung an es herantreten, es fei größer als wir und wir mußten da, wo wir nicht verfteben, fiill sein und verehren. Die Rede Jesu ift voll Paradoxie. Das Wörtlichnehmen ift oft ganz deutlich ausgeschloffen. Niemand wird Jesus zutrauen, daß er uns wirklich auffordere, das rechte Auge auszureißen und von uns zu werfen, wenn es uns ärgerte ober Bater und Mutter wirklich zu haffen um seinetwillen. Wer nicht imftande ist, die Paradorie folcher Bilberrede zu verftehen, der gebe zu, daß er Jesus nicht begreife. Mso auf den Sinn tommt es an. Das bedeutet feine Abschwächung der Forderung Jesu.

Und welches ist der Sinn dieser unerhörten Forderungen Jesu? Sie sollen uns die Grenzenslosigkeit der sittlichen Forderung, instbesondere der Liebesübung, klar machen. "Sorget nicht für den morgigen Tag" — heißt nicht: "ergebt euch dem müßigen Leichtsinn", sondern: macht in Gott eure Seele frei von der knechtenden Angst

#### Die chriftliche Moral.

um das Frdische. "Wenn dich dein rechtes Auge ärgert, so reiß es aus und wirf es von dir" - bas bedeutet: die Rettung deines sittlichen Wesens ift eine Aufgabe, der auch das, mas dir sonst das Teuerste ift, unbedinat geopfert werden muß. So bir Jemand einen Streich gibt auf den rechten Backen, bann biete den andern auch dar" das will sagen: die Liebesgemeinschaft darf nicht aufgehoben werden durch die Beleibigung, ber Bruder, der dich schlägt, muß zur Liebe zurückgeführt und darum bas Böse durch das Gute überwunden werden. "Gib dem, der dich bittet" — bas foll uns zeigen, daß wir bem Bruder alles schuldig find, daß nichts unfer eigen ift außer unserer Persönlichkeit. Aber gewiß wurde schlecht im Geifte Jefu handeln, wer diefen Worten mechanisch nachleben wollte. Jefus hat nicht einmal für fich selbst ein Gesetz daraus gemacht. Er hat dem, der vor Gericht ihm einen Backenstreich gab, nicht den andern Backen hingehalten. Es kommt auch hier dieser Gesichtspunkt muß überall zur Anwendung gelangen — nicht auf das äußerliche Werk an, sondern auf die Gefinnung. Es kann einer das wörtliche Gegenteil von bem tun, mas Jesus verlangt und erft recht in der Gefinnung Jefu bleiben. Es ift leichter, einem Armen ein Almofen zu geben, um ihn damit los zu werben, als es ihm zu versagen, weil es für ihn Gift ift. Das Lettere allein ift Jesu Geift, ift

Liebe. Und so hat Jesus auch aus andern feiner Forderungen kein Gefetz gemacht. Er verlangt nicht von Allem, mas er von dem reichen Jungling verlangt, daß sie alle ihre Habe den Armen geben, und auch nicht von Allen, daß sie Weib und Rind verlaffen, um ihm nachzufolgen. Einige dieser Forderungen find zufälliger Art, durch die besonderen Umstände veranlaßt. Wie wir gesehen haben, hat namentlich die Erwartung der Parusie eine Stimmung erzeugt, die genau so die unsrige nicht sein kann. Es ist also unsere Aufgabe, diese Worte Jesu nicht zu einer unverstandenen und widerwillig befolgten Sakung für uns zu machen, sondern sie in unser Leben hereinleuchten zu laffen als Mahnung an die Böhen der fittlichen Wahrheit, und auf die Stimme bes Gemiffens zu achten, die uns zur rechten Beit sagen wird: jett ist die Stunde da, wo dieses Wort Jesu dir den Weg weift. Es gilt, Geift und Gefinnung Jesu, seine Liebe und seine Gemeinschaft mit dem Bater in uns herzustellen und dann wird aus dieser lebendigen Quelle von selbst hervorgeben. was Jesus verlangt.

Denn durchführbar ist die Moral der Bergpredigt, so verstanden, mit Geist verstanden. Wenn Geist und Gesinnung Jesu möglich sind, so müssen sie sich auch auswirken können. Allerdings nützt hier alles hin- und herreden nichts, nur die Tat kann entscheiden. Es muß gewagt werden. Auch hier endigt die Moral mit einem Glauben. Die Bergspredigt erfordert tapsere Menschen und wer nicht an den Vater glaubt, der die Allmacht des Guten und die Liebe ist, wird schwer den Mut dazu sinden.

Es ift auch ein befreiendes Zugeftändnis zu machen: die Moral der Bergpredigt wird nicht jeder= mann zugemutet, sondern nur denen, "die es faffen können." Jesus hat diese Worte nur zu benen ge= sprochen, die seine Junger sein wollen. Für andere wären sie eine schwere Last, ein unverstandener Zwang. Gie gelten nur für ben, der bavon in seinem Gewiffen getroffen wird. Auch hier gilt bas Wort von der Gesinnung. Nur was aus innerer Freiheit getan wird, hat sittlichen Wert. Man darf also aus der Berapredigt kein Gesethuch für den Alltag machen. Es ist Höhenmoral, Heldenmoral. Nicht im ariftofratischem Sinne, im Gegenteil, die einfachen Menschen werden dazu eber fähig fein, als die in Besit, Genuß und Bildungsdunkel fatt Bewordenen. Adeliger Seelen bedarf es dazu, vielmehr, da jede Menschenseele adelig ift, so wird jede gerufen, daß sie aus den Niederungen aufsteige zu den Söhen.

Und wenn niemand dazu aufstiege, so ist es doch gut, daß diese Höhen der Bergpredigt aufragen vor den Augen der Menschen vom Licht der Ewigkeit übergossen. Sie lassen den Betrug nicht auf die Dauer bestehen, als ob das Kleine groß sei. Sie find eine Erinnerung an die Beimat der gottgeschaffenen Seele. Sie mahnen uns an die Unendlichkeit unscrer Bestimmung, brucken uns bamit nieder und heben uns empor. Sie zeigen uns ben ungeheuren Abstand vom Ziele, aber auch, daß es ein folches Ziel gibt. So schaffen sie jene Unruhe, welche die Welt nicht versinken läßt in Trägheit und Selbstzufriedenheit, sondern sie raftlos vorwärts treibt, so bewahren sie uns vor der Beltverlorenheit. Frischer Sauch weht von ihnen her, daß wir aufatmen durfen in Söhenfreiheit, wenn die Stickluft des irdischen Wefens die Seele ängstigt. Sie ragen auf als die höchsten Gipfel, zu benen das fittliche Streben aufschauen fann und gerade diese Bohe beweist uns noch einmal. daß die Moral Jesu, die in der Bergpredigt ihren pollfommensten Ausdruck findet, die Wahrheit ift.

## B. Das Christentum.

Jesus ist — geschichtlich gesprochen — nicht das Christentum, er ist sogar in mancher Beziehung sein Gegenteil. So ist auch die Moral Jesu nicht die "christliche" Moral. Das kann nicht scharf genug betont werden. Die Moral Jesu ist etwas in sich wunderbar Einheitliches, Eigenartiges, die "christliche" Moral ist etwas sehr Zusammengesetzes und nur teilweise Originales. Der Strom, der in Galiläa ent-

11

#### Die chriftliche Moral.

sprang, hat allerdings eine folche Kraft gezeigt und sich bald ein so tiefes Bett gegraben, daß alle übrige fittliche Entwicklung in ihm einmunden mußte. Er nahm judischen, griechischen, römischen und germanischen Geist in sich auf, er wird vielleicht fünstig auch indisches Gedankenmaterial in bedeutendem Maße in sich auflösen muffen. Es läßt sich nun leicht nachweisen, daß dadurch das ursprüngliche Evangelium oft bis zur Unkenntlichkeit verdorben oder gar in sein Gegenteil verkehrt worden ift. Un Stelle der Gesinnung traten wieder der Kultus mit seiner Magie ber Sakramente und das Gefet mit seiner Außerlichkeit, und an Stelle des Gottesreiches trat die Kirche. Schon in dem mächtigften Zufluß, den das Evangelium aufgenommen hat, dem Paulinismus, ist eine Menge dieser Elemente enthalten, die dem Evangelium Jefu feind find und doch auf die Weiterentwicklung fast stärker gewirkt haben, als dieses felbst. Daraus ergaben sich eine Fülle von Veränderungen, die allmählich aus der "Chriftenheit" das zu machen drohen, was Jesus mit Drangabe seines Lebens bekämpft hatte, und Schlimmeres als das. Darüber ist bei Tolstoi und Kierkegaard das Nötige zu lefen. Diese Namen bringen uns sofort auf die wichtigste, die fundamentale Wendung, die geschehen ift: die vollständig veränderte Stellung jur Welt, oder anders ausgedrückt: zur Kultur.

### Die chriftliche Moral.

Das Wesen der "christlichen" Moral zum Unterschied von der Moral Jesu besteht geradezu barin, daß jene ihren Frieden mit der Welt und ihrer Kultur gemacht hat, mahrend diese gleichsam reine Ewigkeits= moral ist. Das Reich Gottes fam nicht so, wie Jefus und feine Junger es erwartet hatten. Lange hielt sich die Hoffnung, bis die Rirche an Stelle bes Gottesreiches getreten war und Aussicht hatte, die Welt zu gewinnen. Jett mußte man notwendig fich auch mit den Ordnungen der Welt zurechtfinden: Staat, Familie, fogialen Berhältniffen, Runft, Wiffenschaft. Man half sich fo, daß man für dieses Gebiet die alten, auf fremden Boden entstandenen Ordnungen teilweise unverändert bestehen ließ und teilweise verchrift= lichte. Das Ergebnis war ein Kompromiß zwischen Reli= gion und Kultur. Diefer Kompromiß nimmt im Laufe ber Jahrhunderte manigfaltige Formen an, bald bekommt die Welt die Oberhand, bald macht die Religion ihre Unsprüche nachdrücklicher geltend, nie aber gelangt das eine der beiden Momente zur Alleinherrschaft. Das Mönchstum und der Bietismus find Bersuche, die religiose Forderung in ihrer Gin= feitigkeit geltend zu machen, aber neben ihnen behauptet sich immer die andere Strömung. Der ältere Protestantismus versuchte eine grundfähliche Lösung damit zu erreichen, daß er lehrte, die Teilnahme am Weltleben, an Staat, Familie, Arbeit, die er für eine von Gott geschaffenen Naturordnung hält, als Gottesdienst aufzufassen. Aber gerade auf protestantischem Boden hat in unseren Tagen das Problem eine besonders schrosse Form angenommen, wie wir gesehen haben. Wenn darüber verhandelt wird, ob ein Christ am Klassensampf teilnehmen, ob er den Wassendienst leisten, Machtpolitis fördern dürfe, so sie modernste Form des uralten Konslittes zwischen Evangesium und Welt, Religion und Kultur.

Man mag manche Folgen beklagen, die fich das raus je und je ergeben haben. Die Beuchelei, die tut, als ob sie ganz nur Gottes Sache triebe und dabei doch mit die Geschäfte der Welt beforgt, überhaupt die viele Lüge, die damit in die Welt kommt, die mangelnde Harmonie der Stimmung, das Pfaffen. und Muckertum, unnatürliches Wefen aller Art, das uns das Wort "chriftlich" entleidet hat. Und doch muffen wir diese Dinge mit in den Kauf nehmen, benn sie find nur die Kehrseite der ungeheuren Bereicherung, welche die geiftige Welt durch das Chriftentum erfahren hat. Alle diese Dinge, die uns so leid find, hängen doch zusammen mit der unendlichen Berinnerlichung und Bertiefung, die mit ihm bas Menschenwesen erfahren hat. Diese Spannung zwischen Jesusgeist und Weltkultur gehört zu jener Gegenfählichkeit, die auch schon dem Evangelium eigen bedeutend ist mit Tiese und Fruchtbarkeit des Lebens. Es ist in diesem Konslikt zwischen Christentum und Welt nur ein Gegensatz zur Entfaltung gekommen, der schon im Evangelium selbst angelegt ist.

Es wäre trog allem und allem nicht zu wünschen, daß jene große Entwicklung, die aus bem Evangelium Jesu das Christentum hat werden laffen, nicht möchte eingetreten fein. Wohl ift jenes ein frischer Bergbach, in beffen Klarheit fich der himmel spiegelt, und diefes ein vielfach trüber Strom. Aber dafür hat er auch weite Ländereien befruchtet, Städte ins Leben gerufen und Menschenglud geschaffen. Das Evangelium Jesu war für die Welt bestimmt, wenn auch die Geschichte seine Verkündigung und die Vollendung des Reiches Gottes weiter auseinandergerückt hat, als Jesus glaubte. Ja, wir dürfen fagen, daß das Evangelium erft im Laufe der chriftlichen Geschichte sein Wesen entfaltet hat. Die Entwicklung hat auch hier ihr gutes Recht. Die Predigt Jesu enthält ja im Reime alles wahrhaft Wertvolle, das die driftliche Geschichte ans Licht geförbert hat, aber eben nur im Reime. Die Blüte und Frucht, das volle Wachstum, fanden diese Anfage erst im Busammenstoß mit ber Rultur ber verschiedenen Epochen. Die wechselnden Erfahrungen ber driftlichen Bölkerwelt beleuchteten immer neue Seiten an ihm. Jede Zeit hat wieder Wahrheiten im Evangelium gefunden, die früheren Geschlechtern verborgen oder halb verhüllt blieben. Und so wird es auch in Zukunft sein.

Auf diesem Wege gelangen wir auch dazu, jene Engherzigkeit zu überwinden, wie fie der Beschichts= betrachtung des Christentums nur zu lange anhaftete. Wir glauben nicht, die Ehre des Evangeliums da= durch retten zu müffen, daß wir allem Großen, was sonst noch auf Erden gewachsen ist, den Wert absprechen. Das Evangelium ift nur ein Beitrag zu der großen Schöpfungsgeschichte der Seele, der Weltgeschichte, wenn auch der wichtigste. In ihm leuchtet der Menschheit der Sinn ihres Lebens auf, es ist darum ihr zentrales Erlebnis. Aber auch das Griechentum und Römertum, sowie der germanische Geift, haben ihren Beitrag gegeben, der dauernden Wert behält, und wir dürfen annehmen, daß in der großen Erziehungs= geschichte der Menschheit auch das Indiertum eine bedeutsame Rolle zu spielen habe. Alle diese Flüsse des göttlichen Lebens vereinigen sich im Chriftentum. Das Evangelium hat der Welt die große Verinnerlichung gegeben, die Ewigkeitsrichtung, die Gotteserkenntnis. damit vereinigt sich nun der Inhalt des Weltlebens und wandert so als ein immer breiter und tiefer werden= der Strom dem Ziel der Geschichte entgegen. Christentum ist nicht die Offenbarung, sondern eine Stufe der Offenbarung, vielmehr ihre Vollendung.

Ihre Bollendung? Damit find wir auf bas lette Problem gestoßen, das uns noch beschäftigen barf. Allerdings können wir es nur noch mit einigen Bemerkungen streifen. Sollte im Evangelium wirklich die ganze Fülle der fittlichen Wahrheit erschienen fein, fo daß in Zukunft hierin keine neuen Offenbarungen zu erwarten wären? Das dünkt vorwärts brängenden Beiftern ein unerträglicher Gedanke. Soll benn bie Menschheit immer vom alten Brote leben müffen? Müßte diefes nicht zulett steinhart und schimmlig werden? Man träumt heutzutage gern von dem dritten Reiche Ibfens, in dem chriftliche Innerlichkeit und griechische Sinnenfreude zu einem neuen Lebensideal verschmolzen wäre. Diefer Traum entsteht aus einer Auffassung des Chriftentums, die in diesem nur die Beltverneinung sieht; er fällt mit ihr bahin.

Im übrigen aber ist dieser Sehnsucht folgendes zu antworten: sie hat Unrecht und hat Recht. Unrecht, wenn sie meint, daß auf sittlichem Gebiete keine absschließende Offenbarung möglich und wünschbar sei. Wie der einzelne Mensch eines Tages sagen darf: "Nun weiß ich, was ich soll, nun habe ich Gott erstannt und den Sinn meines Lebens", so kann auch für die Menschheit diese Stunde schon gekommen sein. Aber wie der Einzelne nach dieser Stunde erst recht zu ringen hat, durch diese Erkenntnis sein Leben leiten zu lassen und auch sie selbst immer wieder aufs

neue erobern muß, so beginnt auch für die Menschheit, nachdem die entscheidende Erkenntnis ihr ausgeleuchtet ist, erst recht der Kampf um ihre Verwirklichung und um die immer neue Vergewisserung ihrer Wahrheit. Aber allerdings, das Erlebnis, das Jesus Christus heißt, bleibt für sie entscheidend. Davon kann sie nicht mehr los, ohne sich selbst zu verlieren.

Aber doch auch Recht hat diese Sehnsucht. Es ist wahr, die Menschheit kann nicht immer in den alten Gedankenformen leben. Sie bedarf immer wieder eines neuen Morgens. Jedem Geschlechte muß es sein, als ob es die Wahrheit erft zu entdecken hätte. Darum wird ihm jede alte Wahrheit nach einiger Zeit wieder zweifelhaft und muß neu gewonnen werden. Aber diese berechtigte Sehnfucht wird befriedigt, wenn fie unsere Auffassung des Evangeliums Jesu annimmt. Dieses ist ja eben — wir muffen es immer wieder fagen — fein Gefet, kein Dogma - folche können und muffen aller= bings veralten —; es ist Geist und Leben. Es ist Ge= finnung, wie sie jeder sittlichen Bertiefung aufquellen muß aus dem Born der Wahrheit, über dem unsere geistige Existens ruht; es ist Kraft, Liebe und Leben, wie fie frisch quellen aus der Gemeinschaft mit Gott, bem Bater. Dieser Gott aber ift ein lebendiger Gott, er bleibt unveränderlich der gleiche und doch ftrahlt sein Antlitz jedem neuen Geschlecht auf, als ob nie Menschen in sein Licht geschaut hätten. Wo aber

# Die chriftliche Moral.

Menschen mit ihm in Gemeinschaft treten, strahlt das alte Evangelium in ihrer Seele auf. Es ist das ewige Evangelium; eine Ahnung von ihm war schon in die erste Menschenseele hineingelegt. Wo immer es aber ausleuchtet in Kraft, da werden in kommenden Jahrtausenden mit freudigem Danke ihn grüßen, in dem es in der ersten und nie wieder erreichbaren Morgenschöne ausgeleuchtet, den Erstgeborenen und Schönsten unter vielen Brüdern, Jesus von Nazareth.

# IV.

# Die Erfüllung.

Am Ende des Weges angelangt, schauen wir zum Ausgangspunkt zurück. Wir sind aus den Niederungen aufgestiegen, über denen die Nebel eines neuen Schöpfungsmorgens brauten. Chaotisch wogten die Elemente, die sich zu einer neuen geistigen Welt zusammenschließen sollen, sich bekämpsend und sich mischend. Wir hörten den Schrei großer Not und die Stimme tieser Sehnsucht. Nun, da wir die Höhe erreicht haben und freier aufatmen, fragen wir: Haben wir gesunden, was diese Not hebt und diese Sehnssucht stillt? Wir antworten mit einem zuversichtslichen: Ja!

Wir hatten zu beobachten geglaubt, daß das auf den ersten Blick rein chaotisch erscheinende Gewoge des Sehnens unserer Zeit sich zulett doch zu einem Doppelstrom zusammenfasse, der durch die Worte Individualismus und Sozialismus oberflächlich gekennzeichnet

wird. Auf der einen Seite erschallt der Ruf nach mehr Perfonlichkeit, nach Befreiung von allem mecha= nischen und konventionellen, gekünstelten Wesen. Nietsiche ist nicht zwar das edelste aber das deutlichste Beichen dafür. Auf der andern Seite ertont die soziale Losung, die ihre Tiefe findet in dem Drange nach einer neuen Gemeinschaft der Liebe. Wir haben Comte als Zeichen dafür gewählt, gerade weil er wie Nietsiche nicht von der Religion herkommt, wenn er auch bei ihr ankommt. Wir glauben ferner einen Bug nach einer neuen Reinheit und Gefundheit bes Lebens zu beobachten, verbunden mit einer leidenschaftlichen Abwendung von der Berderbnis der Kultur und ebenfo leidenschaftlichen Sehnsucht nach einer Rückfehr zur Natur. Tolftoi war uns der größte Bertreter dieser Tendenz. Und endlich schien sich uns als die tiefste Unterströmung all dieses Wellenspiels ein Seimweh nach dem Beiligen zu zeigen, ein Bunger und Durft nach dem Unbedingten, nach einer Bahrheit, die aus dem troftlosen und ruhlosen Wirbel der Relativitäten die Seele auf festes Land rettete. haben wir etwas gefunden, das jeder diefer Forderungen einzeln ihr Recht gibt und fie boch zusammenschließt zu einer einheitlichen neuen Belt?

Es galt zuerst jenen naturalistischen Monismus zu überwinden, den wir als den prinzipiellen Feind alles sittlichen Lebens erkannt hatten. Erst wenn das

feste Land einer aus eigenem Recht bestehenden, dem Naturmechanismus entnommenen sittlichen Wirklichkeit erreicht war, konnte jedem andern sittlichen Begehren wirklich Genüge gefchehen. Der Individualis= mus kann auf naturalistischem Erdreiche nicht zu wirklich gesunder Entfaltung kommen. Denn er findet feinen tragenden Grund und feinen Schutz in der Macht, die die Wirklichkeit beherrscht. Was kümmert fich der Naturmechanismus, der das letzte Wort des Naturalismus ist, um die Perfonlichkeit? Diese ist ihm durchaus gleichgültig; das Schicksal Luthers ift ihm nicht wichtiger als das einer Schaumblase auf bem Wafferspiegel. Darum ist Nietsches Traum von Uebermenschen bei dem vollkommenen Naturalismus seiner Weltanschauung nur ein Fiebertraum, ganz ohne jeden Anhalt an der Wirklichkeit. Comte hat in seiner Rüchternheit in diesem Punkte viel klarer gesehen, wenn er die Perfonlichkeit geradezu aufhebt. Denn in seiner mathematischen Welt hat diese wirklich keinen Raum. Hier gilt nur die starre Allgemeinheit bes Gesetzes, ber Einzelne ift ein gang gleichgültiges Beispiel desselben. Wenn auf solcher Grundlage doch der Individualismus behauptet wird, so muß er zum wildesten Egoismus, zur Brutalität und gum Wahn= finn ausarten und fich zulett felbst vernichten. Nietiche ift dafür der lautredende, gleichsam experimentelle Beweis. Aber ebensowenig kann sich der Sozialismus

auf naturglistischer Grundlage halten. Denn wenn der Naturmechanismus dem Individuum feinen Wert läßt, wie könnte er sie der Gemeinschaft verleihen, die fich doch aus Individuen zusammensett? Eine Un= häufung von Nullen ergibt teine Summe. Es bleibt auch hier nur die nactte Gelbstfucht übrig. Daher gerät auch Comte ins Schwärmen hinein (bas fich überall einstellt, wo man den Boden der Birklichkeit nicht mehr unter ben Fußen fühlt!) und will mit seiner selbstgemachten religion de l'humanité ersetzen, was seinem Ibeal an Begründung in der Wirklichkeit ber Dinge fehlt. Aber ber Baum biefer religion de Phumanité hängt mit feinen Burgeln in ber Luft und muß verdorren. Das gilt von allen ähnlichen Bersuchen, auch von der Losung Feuerbachs: homo homini deus! Es ist etwas so kindlich Kurzsichtiges in den Versuchen, den Menschen auf den, wie man meint, leer gewordenen Thron Gottes zu fegen. Als ob der Mensch nicht auch ein Teil der Allwirklichkeit mare, als ob, wenn er Größe und Barbe haben foll, diese nicht in der Allwirklichkeit begründet fein müßten!

Diese Begründung haben wir gefunden. Es gibt eine Wirklichkeit, die dem Menschen Wert verleiht, weil sie selbst unbedingt wertvoll ist. Durch den Geshorsam gegen sie, durch das Hineinwachsen in sie wird er zur Persönlichkeit. Dieser Begriff ist, wie wir

schon gesagt haben, auf idealistischem Boden gewachsen. Nur als unbedinat wertvolles Glied einer unbedinat wertvollen Wirklichkeit wird er zur Persönlichkeit. Er wird eine eigene Welt, die aber doch wieder geborgen ift in einer umfassenden Weltordnung. Go allein wird er frei vom Zwang des Naturmechanismus, seine Freiheit aber wurzelt wieder im Gesetz und umgekehrt ist dieses Gesetz seine Freiheit, weil sein eigenstes Wesen. So wächst auf dem Boden des Guten der Baum der Verfönlichkeit gesund und ftark zur Söhe. Aber auch eine wirkliche Gemeinschaft ist jest möglich. Eine folche kann — Kant behält auch hierin Recht — nur bestehen, wenn ein Glied das andre auch als Selbstzweck betrachtet, weil es in ihm die Menschenwürde ehrt. Um es anders auszudrücken: die Chrfurcht vor einander, vor dem Heiligen im Menschen, ist das einzige Band, das Menschen in der Tiefe und dauernd aneinander bindet. Wer aber für sich Persönlichkeit geworden ist, der achtet die Versönlichkeit auch in den anderen, wer vor fich Chrfurcht hat, hat sie auch vor den Mitmenschen. Das ist die wahre Einheit von Individualismus und Sozialismus, von Selbstbehauptung und Selbstverleugnung. Der einzelne schließt sich nicht in starrer Selbstsucht von der Gesellschaft ab, geht aber auch nicht in dieser auf, sondern je mehr er Perfönlichkeit wird, desto mehr fucht er die Gemeinschaft, und je mehr die Gemeinschaft

ihr eigentliches Wesen verwirklicht, desto mehr fördert sie das Wachstum der Persönlichkeit. Alle soziale Forderung und alle politische Freiheits= und Gleichheits= predigt muß auf diefen festen Grund zurückgehen tonnen, wenn sie nicht zur hohlen Phrase oder zur Bestiglität werden will. Sie ift ursprünglich von hier ausgegangen und tut nicht wohl daran, ihren Ursprung zu verleugnen. Wo man mit dem Naturalismus theoretisch oder praktisch Ernst gemacht hat, ist man zulett nicht zur Freiheit und Menschenwürde gelangt, sondern zur Despotie und Menschenverachtung. Auf theoretischem Gebiete hat das Hobbes gezeigt, auf praktischem Napoleon. Möge die Sozialbemokratie darüber sich bald klar werden. Man kann nicht die Früchte des Idealismus pflücken wollen und gleichzeitig dem Baum den Boden abgraben.

Auf dem von uns erkämpsten Boden wird auch dem berechtigten Kern genügt, der in denjenigen Bestrebungen liegt, die durch Tolstois Namen bezeichnet sind. Wo der Gedanke der Persönlichkeit einmal in den Mittelpunkt gestellt wird, da vollzieht sich immer eine Wendung gegen die bestehende Kultur. Diese wird als eine Anhäufung von Material empfunden, die alles individuelle Leben zu ersticken droht. Namentlich wird die Hypertrophie der Versstandesbildung, die überbürdung mit totem Wissen als seindliche Macht erkannt. Auch gegen die Tyrannei der

Geschichte wendet sich das zum Bewußtsein seines Rechtes erwachte Ich, weil diese mit der Wucht der Tradition jede freie Regung des Gedankens niederhalten möchte. Man proklamiert dann gegen den rechnenden Verstand das warme Gemüt, gegen den Anspruch der Geschichte das Recht der Gegenwart, gegen die Kultur die Natur. Das war die Predigt Rouffeaus, die die besten der Zeitgenossen mit ungeheurer Wucht ergriff. Sie wird auf dem Gebiet der Erziehung aufgenommen durch Bestalozzi, der an Stelle einer Lehrmethode, die den Geift mit fremdem Stoff belaftete, eine Erziehung setzen will, die die eigene Geistestätigkeit des Böglings in Bewegung setzt und diese nährt durch die grüne Weide die Anschauung. Und dann kommt Kant und vollendet Rouffeaus Werk, indem er das beste daran aufnimmt und das Utopische abstreift. Auch er gibt der Verfönlichkeit ihr Recht zurück, indem er ihre sittliche Freiheit und Selbstherrlichkeit betont; auch er fämpft gegen eine übertriebene Verstandeskultur, indem er das praktische Ich, die sitt= lichen Kräfte des Menschen, über die Logik stellt und so den wahren Menschenwert in dem suchen lehrt, was dem einfachsten Menschenkind so aut zugänglich ist und ihm vielleicht näher liegt, als bem auf den Höhen der Bildung Wandelnden; auch er befreit von allem bloß Stofflichen, Unlebendigen, indem er das felbsttätige Ich in den Mittelpunkt aller Weltbetrach=

tung stellt, ja das Ich in gewissem Sinne mit welts schöpferischen Kräften ausstattet. In Schiller und Fichte vollendet sich dann die große Umbildung und Fortbildung des Lebensideals.

Den gleichen Weg muffen wir heute geben. Bo Die Perfonlichkeit zum Bewuftfein ihrer sittlichen Bürde erwacht, da nimmt sie sich das Recht, die Rultur, statt sich von ihr erdrücken zu lassen, vielmehr als Mittel zur perfönlichen Bilbung zu benuten und fortzuwerfen, was sie nicht brauchen kann. Schon regen fich unter uns allerorten Berfuche einer folchen Gin= fetung der Berfönlichkeit zum oberften aller Maß= stäbe. So in der Kunft und in der Erziehung. 1) Bang pon felbst stellt sich babei ber Gebante ein, daß der Kern des Menschen sein sittliches Wesen sei, daß alle Kultur ethische Kultur werden, schließlich dem Guten dienen muffe. Go bringt die Wendung jum Beiligen immer von felbst eine große Bereinfachung und Gefundung des Lebens zustande; fie nimmt es in die Zucht ernsten Willens, beugt es unter bas Gebot der Pflicht, ruft es zu Arbeit und Kampf für das Reich des Guten, hält fo die Selbstfucht nieder vor der Majestät eines großen Zweckes und hebt das Ich empor in herbe, reine Luft. Vor der Stimme

<sup>1)</sup> Bgl. Linde: "Persönlichkeitspädagogik". Auch die Bestrebungen der von Dr. Lieh begründeten Landerziehungsheime gehören hieher.

Ragaz, Du follft.

der sittlichen Wahrheit muffen die Geister der Lüge und Unreinheit entweichen.

Aber diesem heiligen Land, das wir gewonnen hatten, fehlte die aus der Tiefe strömende Fruchtbarfeit, fehlte der himmel über ihm und die Sonne Gottes und der Tau des himmels. Ohne Bild gesprochen: die sittliche Weltanschauung, die wir gewonnen hatten, ermangelte des religiösen Ab= schluffes, zu dem sie doch überall hindrangte. Das Gute kann keine Rraft gewinnen, wenn es sich nicht geschützt und getragen weiß von einer allumfaffenden Wirklichkeit, aus der es stammt und zu der es den Rückmeg bildet. Das Tun des Guten fordert den Glauben an die Macht des Guten über die Welt, das "Du follst" eine Welt der Freiheit. Gerade die Strenge des Pflichtgebotes weckte die Sehnsucht nach einer Kraft, die das Tun des Guten zur Freude macht, das "Du sollst" in ein "Ich will" verwandelt, die Unendlichkeit und Beiligkeit der sittlichen Forderung steigerte das Schuldbewußtsein zu unerträglicher Stärke und machte so das Erlösungsbedürfnis zur Seele aller Not des Menschen.

Wir fanden im Evangelium Jesu das, was wir suchten und sind überzeugt, es nirgends sonst annähernd so vollgenügend sinden zu können. Hier fand die sittliche Erkenntnis ihre volle Reinheit, sie kam völlig zu sich selbst, indem sie sich als Willen

des heiligen Gottes verstehen lernte, der der Birtlichkeit zu Grunde liegt. Aber hier, wo die sittliche Forderung aufs höchste gespannt wurde, war auch die Rraft zu ihrer Erfüllung gegeben. Bier mar die Macht des Guten, die uns die Erreichung des Bieles perburgt; hier mar der Bater, der uns feinen Geift mitteilt, der uns zu sich zieht, uns hebt und trägt, ber uns trot unferer Schuld nicht fallen läßt, uns endlich erlöft von aller Not und uns in seiner Gemeinschaft seliges Leben gibt. Nun mar das fittliche Leben befestigt an einer weltüberlegenen Wirtlichfeit und bekam damit erst seine volle Zuversicht. Nun erst war auch die Personlichkeit geborgen, denn über ihr maltet forgend die Macht, der jede Seele unendlich wichtig ist. Aber auch die Gemeinschaft bekam ihre tiefste Begründung: wer mit dem Vater verbunden ist und von ihm Liebe ohne Ende em= pfängt, ber kann nicht anders, als Liebesgemeinschaft suchen auch mit den Brüdern. Die auf dem Boben der idealistischen Ethik erreichbare Erkenntnis, daß wir den Mitmenschen nicht als Mittel, fondern als Selbstzweck zu betrachten haben, verwandelt sich in lauter heilige Lebenswärme. Der Gegenfat zwischen Individualismus und Sozialismus ift aufgelöft in eine Einheit von wundervoller, unergründlicher Lebendigkeit. Der Abneigung des frei quellenden Lebens gegen bas "Du follft" ift jedes Recht genommen, benn die Härte des sittlichen Dienstes ift verwandelt in Freudigkeit und Freiheit der Rinder Gottes. Bier ift feine Schablone und fein von außen fommender Zwang, sondern ein Leben aus erster Hand und vor allem Leben, Leben! Hier ist der reinste der Träume Niehsches, der vom Kinderlande, zu dem wir zurückkehren follen, verwirklicht und damit zugleich die Rückfehr zur vollen Natur. Hier ist das Leben durch und durch geheiligt, durchleuchtet von einem reinen Lichte. Hier ist alles, was die Menschenseele sich Größtes träumen kann, in Hulle und Fülle angelegt. Die Geschichte bekommt einen hohen Sinn. geiftige Welt bekommt eine Tiefe und Größe, die sonst nirgends zu finden ist und dazu leidenschaftlich lebendige Spannung; aber alle Spannungen und Schmerzen werden versöhnt, ba fie befestigt ift an einer ewigen Güte und überströmt von einer Fülle der Freude und Gnade, für die auch der Tod keine Schranke bildet.

Darum ist es unsere Überzeugung, daß in der Lebensmacht, die in Jesus aufgebrochen ist — und erst in ihr — die volle Stillung des Durstes zu sinden sei, der die nach der sittlichen Wahrheit verlangende Menschenseele treibt. Auch das, was gerade die Seele unseres Geschlechtes bewegt, muß schließlich in ein besseres Verständnis der Tiesen dieser alten und doch immer neuen Offenbarung ausmünden. Der Dantesche Gang ist zu Ende, hier ist gefunden, was

die Seele unbewußt suchte, sobald die erste Regung wirklich sittlichen Lebens in ihr erwachte: Erlösung!

Haben wir damit die Moral nicht in zu große Nähe der Religion gerückt? Die chriftliche Moral kann ja in ihrem ganzen Umfange boch nur haben, wer ben Glauben an den Gott Jesu Christi hat. Also wäre das Böchste an fittlicher Wahrheit dem Zweifler nicht zuganglich? — Wir antworten: fange damit an, der Stimme des Heiligen in dir zu folgen und warte ruhig ab, wo= hin sie dich führt. Die Wahrheit des Chriftentums fann ja nur auf bem Wege erprobt werden, ben bas Evangelium Johannis beschreibt: "Meine Lehre ist nicht mein, sondern deß, der mich gefandt hat: fo Jemand will deß Willen tun, der wird über diefe Lehre inne werden, ob sie von Gott ist oder ob ich von mir felber rede" (Joh. 7,17). Allerdings ift es meine überzeugung, daß nur eine religiöse Wieder= geburt uns zu einer neuen sittlichen Jugend führen fann. Die Frage nach Gott ift entscheibenb. Aber andrerseits findet Gott nur, wer sich in fittlichem Gehorsam zusammenfaßt. Religion ift zur Hälfte Sache bes Willens. Wir müffen das Gute wollen, um den Guten zu erfennen, wir muffen Liebe üben, um ben Gott der Liebe zu faffen. Darum bleibt der Wea das "Du sollst."

# Jm Kampf um Gott ... und um das eigene Jch ...

Ernsthaste Plaudereien

nod

# Karl König.

== Zweite Huflage.

Juhalt: 1) Gemaltes und wirkliches Leben. — 2) Gott und die Jdee der besseren Welt. — 3) Das Uebel an sich — das Uebel sür mich. — 4) Sünde. — 5) Die Tragik in Gott und ihre Lösung im Menschen. — 6) Der Glaube der Seele an sich selbst. — 7) Masse und Ich.

#### Breis fein gebunden M. 1.50.

Das Werkchen ift von der gesamten den religiösen Fragen bienenden oder doch für sie interessierten Bresse, Tagespresse wie religiojen Zeitschriften, mit warmster Justimmung aufgenommen und seine Berbreitung energisch besurwortet worden. So gewiß bas Urteil eines Krititers, baß ein undogmatischeres Chriftentum als bas hier vertretene nicht gebacht werden konne, richtig ift, so erfreulich ift es, daß tropdem das Buch auch auf die dog= matifch gebundenen, "ftrenggläubigen" Rreise feine Wirkung nicht perfehlt hat. Gie ertennen unumwunden an, bag es ihnen die besten Waffen zum Kampfe gegen ben Utheismus liefere, und scheuen fich nicht, ihm warme Empfehlungsworte zu widmen. Noch berglicher freilich mar naturgemäß die Aufnahme diefer aus perfonlichstem Ringen mit den tiefsten und ernsteften Lebensproblemen entstandenen Meditationen bei allen denen, die die Religiosität, bei aller ihrer gemeinschaftsbildenden Rraft boch als bie perfonlichite. innerlichfte, freiste Sache zwischen fich und Gott anzusehen gelernt haben. Einige Urteile mogen dies erharten.

# Tagespresse:

Der Kritifer ber "Tägl. Rundschau" schreibt zum Schlusse einer eingehenden Anzeige: "Ich habe seit Jahren kein Buch gelesen, das so mit der Gewandtheit modernen Stils und doch ohne jegliche Borniertheit die schwersten Lebensprobleme zu ersörtern weiß, und auch seit Jahren kein Buch, das so vorzüglich sagt, was Persönlichkeitsreligion ist."

Münchener Allgem. 3tg.: Ehrlich Suchenden fann bas

Buch ein Wegweiser werden.

Sannoverscher Courier: Gin ganz vortreffliches Buch . . . . Nervojen und Blutarmen, Zweiflern und Phantaften kann es als Stahlfur dienen.

Baster Nachrichten: So viel darf auch an dieser Stelle gejagt sein, daß die menschenschaffende Schöpfertraft des Glaubens, der wirklich einer ist und nicht Ueberlieserung, hier

einen eindrucksvollen Anwalt gefunden hat.

Allg. Schweizer Ztg.: Da ist keine Schablone und Formel, keine Schulmeisterei und Pedanterie, kein Doktrinarismus und Dogmatismus, aber sprudelnde Fülle, fröhlicher Glaube und frischer Mat . . Die Leichtigkeit und Anmut der Darstellung ist nur dem möglich, der die Sache, von der er spricht, in gleicher Weise beherricht wie die Form.

Hamburger Fremden-Blatt: Das Wert fei benen empfohlen, die mit den Rätjeln des Lebens ringen und noch nicht wiffen,

ob fie Staub ober Beift find.

Magbeb. 3tg.: Wir brauchen Freunde und Bücher ber

Art recht jehr und haben bavon doch nur recht wenige.

Dorfzeitung: Königs Buch hat viele Stellen, die mir zweiund dreimal lesen, die uns in die Seele greifen, so daß wir, ohne es zu merken, plöslich selbst mitten im Kampf stehen um Gott und um unser Ich. Das will aber gerade das Buch, und dies soll es.

Samburger Korrespondent: Es kennzeichnet sich selbst im Titel. Es ist eine Plauberei, frei von aller Schablone, ohne irgend welchen Anslug von Schulweisheit, gelegentlich wohl auch scherzend und dabei doch tiesernst, denn es führt hinein in die tiessten Fragen bes persönlichen, d. i. des sittlichen und religiösen Lebens.

Freiburger 3tg.: Ein an Gemut und Geift gleich rei-

ches Buch.

Babische Landesztg.: Es ist nicht jedem gegeben, große philosophische Werke zu lesen, und doch fühlt ein jeder, der wahrhaft leden will, das dringende Bedürfnis, den Kampf um Gott und um die eigene Bertönlichkeit zu führen. Doch dei vielen bedarf es der Leitung hierzu. Mit Freuden weisen wir daher auf das mit großem Scharfsinn ohne jede Dialektik geschriebene Buch Karl Königs hin, das dem Leser auf alle Fälle Bereicherung, wenn nicht jogar dauernde Richtung seiner suchenden und irrenden Gebanken geben wird.

Deutsche Litteraturzeitung: Die Selbständigkeit und Hoheit ber sittlichen Bersönlichkeit wird gegenüber der Körpermasse, der Naturmasse und der Gesellschaftsmasse in ebenso lichtvoller wie

eneraischer Beise geltend gemacht.

Die Silfe: Er ift immer intereffant, niemals verlegend

und niemals weichlich.

Rational-Zeitung: Bon Anfang bis ju Enbe wird ber Lefer gefesselt durch die Tiefe ber Gebanken und die bem Leben abgelauschten Bilber, durch die plaftifche Form und die ungeschminfte Wahrhaftigkeit. Für jeden Gebildeten geschrieben, verdienen diese ernsthaften Plaudereien viele Leser; sie bringen ihnen reiche Belehrung und Unregung.

# Religiöse Blätter.

Der Protestant: In ben vorliegenden "ernsthaften Blaubereien" zeigt fich ein ftartes inneres Leben im Rampf mit ben Problemen ber Zeit, und es ift unmöglich, daß bies Leben nicht

auf ben Lefer wirken follte.

Die driftl. Welt: Es find lebhaft ftromenbe Ergiegungen eines denkenden Geistes, persönlichste Selbstbekenntnisse eines Gott-suchers, der in heißem Bemühen sich die gewisse Zuversicht seines Glaubens sieghaft erkämpfte ... Da mitzugehen, führt nicht immer auf bequemen Pfad, fondern in allerlei Sohen und Tiefen ber Gebanfen, die nicht ohne Mühe erreicht werden können. Aber es lohnt fic, mitzugehen. Bielen suchenden Seelen unserer an Zweifeln und Zagen so reichen Zeit wird das Büchlein ein Imeiseiteln und Jagen so teitigen Gett seite das Scheinkeitelner Wegweiser zu dem lebendigen Gott sein fönnen; ihnen vor allem sei es in die Hand gegeben. Und da wir alle doch zu den Suchenden gehören, mögen es auch die lesen, die den Bater Jesu Christi schon als ihren Vater gefunden zu haben meinen; es tann fie alle ftarten.

Deutsches Brotestantenblatt: Wir haben hier einen Apologeten der idealen, religiöfen Weltanschauung, ber fich Gehor ver-

schaffen wird.

Brot. Monatshefte: . . . Dabei wechseln schwungvolle Ergüsse mit berben Wendungen, sinnige kleine Bemerkungen mit gedankentiefen Ausführungen, nüchterne, bleischwere Beobachtungen mit fühnem Durchhauen bes Knotens ... Er hat feine Luft, sich von Begriffen die Rehle guschnuren zu laffen ober im all-

mächtigen Milieu zu ertrinken.

Evang. Kirchenblatt für Schlesien: Diefer zugleich ernfthafte und plaudernde Ton wird dadurch möglich gemacht, daß pon Sustem und Theorie hier wenig zu merken, sondern alles in erster Linie der Erfahrung entnommen ift, ohne irgend welche Nengstlichkeit in ber Wahl ber Thatsachen und Situationen, und baß ber Inhalt beshalb ebenso padend wie festigend und gusammenfaffend auf das innere Leben, aufbauend auf die innere Persönlichkeit wirkt.

"Wahrheit". Erfte beutsche Zeitschrift in Japan: .... Das geiftvolle, icharf mit ethischem Salz gewürzte Buchlein verbient wirklich eine mehr als gewöhnliche Beachtung bei gebilbeten Chriften.



BJ 1188

Ragaz, Leonhard, 1868-1945.
Du sollst: Grundzüge einer sittlichen Weltanschauung / von Leonhard Ragaz. - Freiburg i. B. : Paul Waetzel, 1904. viii, 181 p.; 22 cm. -- (Neue Pfad zum alten Gott; 7) Includes bibliographical references

1. Religious ethics. 2. Christian ethics. I. Title II. Series 1,66419



38527288 CSTMxc CCSC 27 FEB 98

.R34

